D E E

LIBERTAD DE EXPRESION Y DELITOS DE ODIO

El discurso del odio como
excusa

Joaquin Urias

g Y
: & ] e

- . o &

2% i 4 t Y e e ey

Activistas por la libertad de exprésién ante

un cordon policial en una manifestacion en
Barcelona. Fotografia: Jordi Borras

El discurso del odio parece acaparar todo el debate de la libertad de expresion desde que
empezo el siglo XXI. Hasta entonces la principal preocupacion habia sido cémo garantizar
el derecho ante los intentos de censura. Ultimamente, se manifestaban con especial
virulencia bajo la forma de prohibicién de la pornografia o la inmoralidad y los estudiosos
de la libertad de expresion se esforzaban en asegurar la libertad artistica y aumentar las
manifestaciones permitidas de critica al poder. Sin embargo, con el cambio de siglo parece
surgir una ola restrictiva y de pronto la mayor preocupacion social no es tanto ampliar el
espacio para la critica como proteger a la comunidad frente a los discursos totalitarios o
discriminadores.

Este cambio de paradigma es sorprendente. De pronto ha calado en nuestras sociedades
una sensacion de peligro frente a los excesos del libre discurso y los riesgos de la
manipulacién mediatica e informativa. El publico estd abierto como nunca antes a prohibir
la libre difusion de ideas que le resulten chocantes y perturbadoras. Crece la conciencia
sobre los peligros de que cada uno diga lo que quiera; quizas, ignorando los tremendos
peligros de atribuir al poder publico la legitimidad de controlar qué ideas pueden circular.

PAGINA 1/ 8


https://revistaidees.cat/__wp__/seccio/libertad-de-expresion-y-delitos-de-odio/
https://revistaidees.cat/__wp__/autors/joaquin-urias/

D E E

Evolucion historica

La nocion de discurso de odio es nueva, pero histéricamente todos los sistemas juridicos
han establecido mecanismos para perseguir al discurso disidente. Quien se aparta de la
verdad oficial raramente ha tenido proteccion a la hora de exponer y difundir piblicamente
sus ideas. Ni siquiera en los regimenes mas garantistas de la libre expresion: en la Atenas
clasica la Unica excepcion al derecho de expresarse libremente en la asamblea eran las
expresiones que ponian en duda los principios esenciales de la ciudad. En Francia, tras la
Revolucidn, se aprueba en 1797 la orden de fusilar a quien apoyara publicamente la vuelta
de la monarquia. En los Estados Unidos, una vez aprobada la Primera Enmienda entra en
vigor la Sedition Act de 1798 que condena la apologia de potencias extranjeras.

La novedad del advenimiento del discurso del odio como nuevo enemigo es que esta vez la
prohibicién de contradecir publicamente determinadas ideas fundacionales del sistema
politico aparece justificada en el respeto a valores vinculados con los derechos humanos y
la dignidad.

Juridicamente, la nocién surge a partir de una recomendacién del consejo de Europa de 30
de octubre de 1997. Establece que los Estados deben actuar contra “todas las formas de
expresion que propagan, incitan o promueven el odio racial, la xenofobia, el antisemitismo
u otras formas de odio basadas en la intolerancia”. La formulacion misma de esta
recomendacion pone en evidencia lo conflictivo del asunto: la primera vez que se plantea
combatir el odio ya se acepta que se ha de hacer impidiendo formular determinadas
expresiones. La idea de la necesidad de frenar la propagacion del odio racial y la
intolerancia nace para limitar la libertad de expresion.

La nocidn de discurso de odio es nueva, pero histéricamente todos
los sistemas juridicos han establecido mecanismos para perseguir
al discurso disidente; la novedad es que esta vez la prohibicion de
contradecir publicamente determinadas ideas fundacionales del
sistema politico aparece justificada en el respeto a valores
vinculados con los derechos humanos y la dignidad

La expresion ‘discurso del odio’ es una traduccion de la inglesa hate speech, que no tiene
ninguna cabida en la teoria estadounidense de la libertad de expresién. Como se sabe, en
los Estados Unidos la interpretacion de su primera enmienda constitucional ha dado lugar a
un sistema tremendamente permisivo en el que es inimaginable establecer limites
aprioristicos a ningun discurso publico.

En Europa, sin embargo, algunas de las constituciones aprobadas tras la Segunda Guerra

Mundial han mantenido siempre como un limite a la libertad de expresion la propagacion
de ideas totalitarias, en especial las vinculadas al nazismo, y la negacion del Holocausto.

PAGINA 2 / 8



D E E

Eso es, notablemente, lo que sucede en Alemania y se explica porque en el momento en que
entra en vigor la Ley Fundamental de 1949 la catastrofe de la Segunda Guerra Mundial
estd tan reciente como el apogeo del estado nacionalsocialista y el pais se encuentra
inmerso en un proceso de desnazificacion. La Constitucion, que se aprueba expresamente
como una manera de superar la etapa totalitaria, configura, en esas circunstancias tan
concretas, una democracia militante en la que no tiene cabida la libre difusion de ideas
contrarias al nuevo modelo democratico.

La intencion de superar las experiencias dictatoriales se percibe claramente en Alemania y
Austria, pero también en Italia e incluso en Francia. E1 Consejo de Europa y, sobre todo, el
mismo Convenio Europeo de Derechos Humanos surgen como respuesta al nazismo. La
defensa del nazismo y sus manifestaciones racistas y antisemitas se imponen como la tnica
excepcion a una amplia libertad de expresion.

La paradoja de la tolerancia

La justificacion para esta excepcion se quiere encontrar en lo que se ha dado en llamar la
paradoja de la tolerancia, relativa a la cantidad de libertad de expresion que pueden
soportar las sociedades abiertas sin poner en riesgo su status quo. Escribiendo en 1945,
con la experiencia nazi muy reciente, Karl Popper cree que en principio las concepciones
filosoficas intolerantes deben intentar contrarrestarse mediante argumentos racionales
expuestos en el libre debate, pero cuando aspiran a imponerse a través de la fuerza,
reclama el derecho a no tolerar a los intolerantes. Defiende entonces que los movimientos
violentos que predican la intolerancia queden al margen de la ley y se considere delictiva la
incitacion a la intolerancia.

Con ello, Popper formulaba desde la perspectiva democratica a la tendencia eterna del
poder publico a prohibir los discursos contrarios al orden establecido. Estas teorias
resultan especialmente atractivas en el contexto actual en el que ideas antidemocréticas
difundidas de manera populista, mediante la mentira y sin permitir el adecuado contraste,
amenazan con resultar convincentes para amplias masas de poblacion.

El riesgo de esta situacion es evidente incluso sin necesidad de remontarse al nazismo. La
experiencia de las masacres de Bosnia y Ruanda, en la ultima década del siglo XX,
demuestra claramente el poder de la manipulacion ideoldgica sobre parte de la poblacion,
que lleva incluso a provocar el intento de aniquilacién masiva de otra parte. En todos estos
casos los grupos sociales que tenian el poder y el control de los medios de comunicacion los
usaron deliberadamente para inducir al exterminio fisico de sus rivales. Sin embargo,
también es importante sefialar que la experiencia demuestra que en estos casos hubieran
resultado intutiles las medidas constitucionales restrictivas de determinadas ideologias. Este
tipo de normas nunca son efectivas frente a quienes tienen el poder, que son precisamente
los encargados de aplicarlas. Si el poder politico y los jueces deciden qué ideas son
antidemocraticas, dificilmente incluiran las entre ellas a las que ellos mismos defienden.
Usaran ese poder para cercenar la difusion de ideas alternativas, pero no de las mas
peligrosas. Un juez nazi vera mas peligro en permitir a un judio criticar a los nazis que en el

PAGINA 3/ 8



D E E

discurso de quienes piensan como él.

La difusion interesada de ideas discriminatorias es un riesgo cierto para nuestras
sociedades, pero su prohibicién juridica no es la solucion de nada.

De hecho, los riesgos para el pluralismo de la idea de discurso de odio son muy superiores a
sus eventuales beneficios. La definicion del Consejo de Europa de 1997 antes citada busca
perseguir a quien deliberadamente fomente el racismo y la xenofobia, pero también “toda
forma de intolerancia”. Como la intolerancia es un concepto subjetivo (siempre la vemos en
el contrario, nunca en las posiciones propias) esta clausula general permite perseguir
cualquier idea que los poderes publicos consideren radical. Algo parecido sucede con la
Decision Marco 2008/913/JHA del Consejo Europeo, de 28 de noviembre de 2008, relativa a
la lucha contra determinadas formas y manifestaciones de racismo y xenofobia mediante el
derecho penal, que es la norma fundamental al respecto. La Union Europea se refiere aqui
a la necesidad de castigar “la incitacion publica a la violencia o al odio dirigidos contra un
grupo de personas o un miembro de tal grupo, definido en relacién con la raza, el color, la
religion, la ascendencia o el origen nacional o étnico”. Al odio racial y la xenofobia se le
anade ahora el odio religioso. Esto abre una puerta peligrosa.

La difusién de ideas discriminatorias es un riesgo para nuestras
sociedades, pero su prohibicion juridica no es la solucion de nada.
Los riesgos para el pluralismo son muy superiores a sus eventuales
beneficios

La vinculacion entre raza y religion, aunque pueda explicarse en un contexto de
crecimiento de la islamofobia y el antisemitismo, supone un cambio cualitativo: si
inicialmente se perseguian discursos de rechazo a la naturaleza propia de las personas,
definida en su raza u origen, ahora también se combate el rechazo a las creencias ajenas.
Sin embargo, mientras que el odio racial niega la esencia del ser humano, la animadversion
contra las creencias ajenas puede basarse en una disidencia ideoldgica. No se puede
discrepar de que alguien sea persona por el color de su piel, pero si es legitimo discrepar
en torno a la existencia de determinado dios. El centro de gravedad del discurso del odio
deja de estar en la dignidad humana y pasa a integrar una idea difusa de tolerancia por la
que no es aceptable ningun discurso extremo. Ya no se trata de combatir la discriminacion
sino de un supuesto derecho a no ver las propias ideas confrontadas de manera radical.

La situacion en Espana

En Espafia, los fundamentos constitucionales de la libertad de expresion son diferentes al
resto de Europa occidental. La transicion espafola a la democracia, sin ruptura juridica con
la dictadura, se construye sobre la base de que en nuestra sociedad tienen cabida todas las
ideas, incluso las totalitarias. En nuestro sistema democratico, construido en el dltimo

PAGINA 4 / 8



D E E

cuarto del siglo XX, las ideas no pueden calificarse de dafiinas. Ha quedado de manifiesto
cuando la cuestion se ha planteado ante nuestro Tribunal Constitucional tanto desde la
perspectiva de la posibilidad de apologia de determinadas ideas -en especial las vinculadas
a actos terroristas- como de prohibir el negacionismo o la banalizacién del Holocausto.

Respecto al terrorismo, concluyé que la manifestacion puiblica, en términos de elogio o de
exaltacion, de un apoyo o solidaridad moral o ideoldgica con determinadas acciones
delictivas, no puede ser confundida con tales actividades, ni entenderse en todos los casos
como inductora o provocadora de tales delitos. Por lo que atafie al espacio disponible para
opinar sobre el Holocausto judio se ha limitado a introducir algunas precauciones. No cabe
perseguir la mera negacién del Holocausto, pero si afirmaciones con connotacion racista y
antisemita que supongan una incitacion antijudia. En cuanto insultos, constituyen un
atentado al honor si se efectiian en descrédito y menosprecio de las victimas. Por ello,
pueden castigarse penalmente mensajes racistas que hacen apologia de los verdugos,
glorificando su imagen y justificando sus hechos, en cuanto impliquen ademas insulto o
humillacién de las victimas.

La idea de discurso de odio también ha calado en nuestro sistema

bajo la categoria de incitacién indirecta, que alude al discurso que
provoca el rechazo de determinados grupos creando el peligro de

generar un clima de violencia y hostilidad

Asi, nuestra Constitucion establece una clara distincion entre lo que prohibe o permite la
ley y lo que es digno de respeto para la “moral civica de una sociedad abierta y
democratica”. Hay ideas que no pueden merecer una sancion legal, pero que, aun asi,
repelen a la moral democratica. Aunque el Convenio Europeo de Derechos Humanos.
admite en su articulo 17 excepciones a la libertad de expresion, cuando esta se use contra
los valores emanados de los derechos humanos, en el régimen espafol de 1978 no hay
ninguna excepcioén similar y no cabe limitar la libre expresion por tal motivo. En el mundo
de las ideas no es posible prohibir ninguna, en tanto no causan un dano efectivo e
inmediato. En cambio, los contenidos comunicativos que se emiten para causar un dano a
otra persona -ya sea directamente mediante el insulto o la amenaza, ya mediante la
incitacion a terceros- no forman parte de la libertad de expresion que se limita a asegurar
la libre circulacion de ideas relevantes aptas para abrir debates sociales sin incidencia
directa sobre la realidad.

En cualquier caso, la idea de discurso de odio ha calado también en nuestro sistema. Lo ha
hecho bajo la forma de la categoria ‘incitacién indirecta’, que alude al discurso que provoca
el rechazo de determinados grupos creando un peligro cierto de generar un clima de
violencia y hostilidad que pueda concretarse en actos especificos de discriminacién. Con
esta idea, Espafia ha desarrollado la decisiéon marco europea en un articulo del codigo
penal, el 510 bis, que llega a castigar el mero fomentar el odio. Puede, ademas, dirigirse
contra alguien no sélo por su pertenencia a un grupo sino incluso por su ideologia o

PAGINA 5/ 8



D E E

creencias. En definitiva, se penaliza a quien incrementa el odio contra cualquier otra
persona.

Esta formulacion ha convertido a nuestro sistema en un perfecto laboratorio sobre los
riesgos de la idea de discurso de odio. La decision acerca de si una idea expresada en
publico es o no susceptible de crear odio de un modo suficientemente relevante como para
merecer el reproche penal sélo puede alcanzarse desde los propios valores ideoldgicos del
juez que lo valore. Una vez que desaparece el enunciado estricto de los motivos y se
persigue el mero hecho de fomentar cualquier tipo de odio el juzgador no tiene otro
elemento de valoracién que la propia ideologia de la que dificilmente se puede desprender.
Eso vale también para el Tribunal Constitucional.

En 2015, el TC castiga a unos independentistas catalanes por quemar una foto oficial de los
reyes. Lo justifica en que “quemar publicamente el retrato de los monarcas es un acto no
solo ofensivo sino también incitador al odio, en la medida en que la cremacion de su imagen
fisica expresa, de un modo dificilmente superable, que son merecedores de exclusion y de
odio”. Es decir, que utiliza la de delito de odio, surgida inicialmente para proteger a
categorias especialmente vulnerables de poblacion acaba utilizdndose para limitar la
libertad de expresion de quienes expresan su rechazo al sistema politico vigente.

Un afio después, el TC ampara la condena a un politico vasco por colocar, durante un
homenaje publico, unas flores sobre el retrato de un terrorista fallecido treinta afos atrés.
Lo justifica en que el mero hecho de participar en el homenaje fue una expresion de odio
basado en la intolerancia. Y lo argumenta en que se trataba de un acto de nacionalismo
agresivo con inequivoca presencia de hostilidad hacia otros individuos como demuestra el
hecho de que con ambigiiedad calculada se hablé de un supuesto conflicto con el Estado.
En ese punto, el odio se identifica a través de los posicionamientos ideolégicos de un
Tribunal que no ve ningun conflicto con el estado ni comparte ese nacionalismo que le
parece agresivo. En definitiva, el discurso de odio es utilizado en los tribunales para
castigar ejercicios ideoldgicos disidentes de las ideas defendidas por el poder publico, antes
que para evitar la discriminacion de colectivos vulnerables.

El discurso de odio es utilizado en los tribunales para castigar
ejercicios ideoldgicos disidentes antes que para evitar la
discriminacion de los colectivos vulnerables

No se trata de un problema anecddtico ni de una peculiaridad espafiola. Ontolégicamente,
la idea de discurso del odio se sustenta en la persecucién del disidente y la imposicién de
determinados valores como verdad indiscutible. E1 hecho de que la determinacién de cuales
son esos valores corresponda exclusivamente a los poderes del Estado es una consecuencia
inexcusable. Gracias a esta figura los poderes publicos pueden decidir qué valores resultan
imprescindibles a su parecer para asegurar la convivencia y estan legitimados para prohibir
las manifestaciones contrarias a ellos.

PAGINA 6 / 8



D E E

A estas alturas, sin embargo, la nocién ha triunfado de tal manera en nuestras opiniones
publicas y legislaciones que resulta dificil acabar con ella radicalmente.

Reducir los limites a la libertad de expresion

Para reconducir la situacion en cierto modo, el Tribunal Europeo de Derechos Humanos
estd desarrollando una jurisprudencia cada vez mas restrictiva de las limitaciones posibles
a la libertad de expresion, consciente de los peligros que entrafia para la libertad de
expresion la tendencia de muchos Estados europeos a calificar como “discurso del odio”
cualquier expresion ideoldgica contraria a las opiniones y los valores mayoritarios.

Ya en 2009 intentato reconducir el concepto reinterpretando que se refiere a formas de
odio basadas en la intolerancia que se manifiestan a través de la discriminacion y la
hostilidad contra las minorias y los inmigrantes o personas de origen inmigrante. Es decir
que se persiguen solo los discursos que provocan hostilidad social contra colectivos
especialmente vulnerables. En 2015, ante el caso de un lider politico turco condenado en
Suiza por negar el genocidio armenio y presentarlo como una mentira internacional, el
Tribunal sefiala que supuso un intento de las autoridades suizas de imponer un tnico modo
de pensar y de castigar las opiniones disidentes, pues no se incluian expresiones insultantes
y se trataba simplemente de abrir una discusidn sobre cuestiones politicas

En 2018, en el asunto de unas cantantes punk condenadas en Rusia por odio religioso a
causa de la vestimenta, los pasamontaias, sus movimientos corporales y el violento
lenguaje utilizado en una actuacion no autorizada en el interior de una catedral. El tribunal
acepta entonces que, dado que dicho comportamiento tuvo lugar en una catedral, ciertas
personas pudieran haberlo encontrado ofensivo. Sin embargo, entiende que ello no basta
para apreciar incitacion al odio; seria necesario acreditar que los actos juzgados podian
interpretarse como un “llamamiento a la violencia o como justificacion de la violencia, el
odio o la intolerancia” y constatar que, por ello, “pudieran haber tenido consecuencias
perjudiciales”. Ese mismo afio desautorizo la sentencia espafola sobre la quema de retratos
reales sefnalando que se enmarcaba en el ambito de un debate sobre cuestiones de interés
publico. Los actos comunicativos eran expresion de un rechazo de la monarquia como
institucion, lo que se enmarca en el &mbito de la critica o disidencia politica. Intentar
restringir la libertad de expresion en casos como este, aplicando de manera extensiva la
excepcion de discurso del odio, supondria una limitacion excesiva que no puede aceptarse
en una sociedad democratica.

No se puede perseguir la mera emisién de ideas distintas de las
mayoritarias ni las meras expresiones de odio. Mientras nuestros
tribunales no asuman que una idea jamas puede causar un dafo en
si misma ni, por tanto, prohibirse, habra un espacio para que los
poderes publicos silencien las opiniones incdmodas

PAGINA 7 / 8



D E E

Asi, se empieza a imponer limitacion a la capacidad de los Estados de, bajo la excusa del
discurso del odio, limitar la libertad de expresiéon de quienes defienden ideas disidentes.
Esta limitacion se sustenta en dos frentes: de una parte, limitar los delitos de odio a
aquellos se dirigen contra un sector vulnerable de la poblacion. De otra parte, en esos casos
s6lo pueden castigarse los discursos con relevancia publica si crean un peligro inminente
de discriminacion de tales grupos. No se puede perseguir la mera emision de ideas distintas
de las mayoritarias, ni tampoco las meras expresiones de odio. El odio es un sentimiento
legitimo, que puede expresarse libremente siempre que no se haga con la intencion de
provocar inmediatamente la discriminacién de un colectivo vulnerable.

Esa parece una linea adecuada para mitigar las amenazas méas inmediatas contra la libre
expresion. Sin embargo, el sistema europeo sigue pagando el contradictorio peaje de su
pecado original. Mientras se mantenga la excepcién del nazismo y la negacion del
Holocausto como ideas prohibidas seguira existiendo una grieta por la que puede colarse la
represion del disidente. Mientras nuestros tribunales y textos juridicos no asuman que una
idea jamas puede causar un dano en si misma ni, por tanto, prohibirse, habra un espacio
para que los poderes publicos silencien las opiniones incémodas.

Joaquin Urias

Joaquin Urias és professor de Dret Constitucional a la Universitat de Sevilla i exlletrat
del Tribunal Constitucional durant el periode 2004-2010. Doctor en Dret, les seves
linies d'investigacié s'han centrat especialment en I'estudi dels drets fonamentals i de
la llibertat d'expressid, qliestions sobre les quals ha escrit nombrosos articles i llibres,
entre els quals Jurisprudencia constitucional sobre libertad de informacién, La tutela
frente a leyes o Lecciones de derecho de la informacién. El 2010 va ser nomenat
director per la Unié Europea del projecte EURALIUS per a la reforma i consolidacié de
el sistema judicial d'Albania. Ha participat en nombrosos projectes de cooperacié
internacional, essencialment amb refugiats, a Indonesia, Georgia, Benin, Mexic, Costa
d'lvori, Haiti o Turquia, entre altres paisos. Col-labora freqlientment com a articulista i
expert en diversos mitjans de comunicacio.

PAGINA 8 / 8



