
PÀGINA 1  /  6

INTERSECCIONALIDAD

Interseccionalidad:
conceptualización, aplicación y

retos
Maria Rodó-Zárate

Ilustración: Eduardo Luzzatti

Orígenes y alcance de la interseccionalidad

El concepto de interseccionalidad surge en el seno del feminismo negro norteamericano
—de la mano de autoras como Kimberlé Crenshaw (1989) [1]— con la voluntad de
comprender la situación de discriminación y desigualdad estructurales que sufrían las
mujeres negras desde una perspectiva feminista y antirracista. El punto clave era mostrar
que estos dos ejes (género y raza) [2] por separado no podían explicar su situación de
desigualdad, sino que había que ver cómo se interrelacionaban y configuraban una
experiencia de opresión concreta.

Actualmente, el término se ha expandido y se utiliza para mostrar cómo diferentes ejes de
desigualdad —como el género, la raza, la clase social, la orientación sexual, la diversidad
funcional o la edad, entre otros— están relacionados entre sí y configuran formas concretas
de discriminación y desigualdad. Tanto en el ámbito de la academia, como en los
movimientos sociales y en las instituciones, es un concepto fundamental para tratar sobre
cuestiones vinculadas con las desigualdades, discriminaciones y violencias.

https://revistaidees.cat/__wp__/seccio/interseccionalitat-es-es/
https://revistaidees.cat/__wp__/autors/maria-rodo-de-zarate/
https://revistaidees.cat/__wp__/autors/eduardo-luzzatti/


PÀGINA 2  /  6

El concepto de interseccionalidad se utiliza para mostrar cómo
diferentes ejes de desigualdad como el género, la raza, la clase
social o la orientación sexual configuran formas concretas de
discriminación y desigualdad

En el caso de la violencia machista, recientemente, la aprobación de la Ley 17/2020, de
modificación de la Ley 5/2008, del derecho de las mujeres a erradicar la violencia machista,
incorpora concretamente este concepto, que define como «concurrencia de la violencia
machista con otros ejes de discriminación, como el origen, el color de la piel, el fenotipo, la
etnia, la religión, la situación administrativa, la edad, la clase social, la precariedad
económica, la diversidad funcional o psíquica, las adicciones, el estado serológico, la
privación de libertad o la diversidad sexual y de género» y argumenta que eso «hace que
impacten de manera agravada y diferenciada». En el articulado también se afirma que «la
interacción de estas discriminaciones tiene que ser tenida en cuenta a la hora de abordar la
violencia machista».

Interseccionalidad y aplicación a las violencias machistas

¿Cómo se puede tener en cuenta la interseccionalidad en una cuestión ya de por si compleja
como es la violencia machista? A continuación presentaré algunas de las premisas básicas
sobre la interseccionalidad para ver cómo se podría considerar este marco de análisis.

En primer lugar, la interseccionalidad expone que las experiencias de opresión no se
pueden entender desde un solo marco explicativo; es decir, que para entender un caso
como el de explotación laboral y abuso sexual de las recolectoras de fresas de Huelva, hace
falta tener en cuenta tanto la explotación de clase como el patriarcado, el colonialismo, el
racismo o cuestiones vinculadas con la religión y la lengua [3]. Sin considerar estas
diferentes cuestiones y la manera concreta como se interrelacionan y se materializan en
este caso concreto, no se puede entender qué ha provocado esta situación, ni tampoco se
podrán encontrar las formas de hacer frente.

Además, la interseccionalidad también muestra que las formas concretas de violencia no
son la suma de varios ejes, sino que se configuran de una forma específica [4]; es decir, que
una mujer no sufrirá más violencia por ser migrada y lesbiana que una que es autóctona y
heterosexual. Desde una perspectiva interseccional lo que hace falta es comprender que las
formas de violencia que sufrirá cada una serán diferentes, ya que estarán configuradas por
sus posiciones en relación con el género, pero también el origen y la orientación sexual,
entre otros.

Esta idea lleva también a entender que todas las personas estamos posicionadas en todos
los ejes de desigualdad y que, por lo tanto, no hay neutros. Los hombres tienen género y las
personas blancas tienen etnicidad, y todos el ejes configuran nuestra experiencia aunque, a
veces, unos lo hagan de una forma más acentuada que otras. Por lo tanto, cuando se hacen



PÀGINA 3  /  6

políticas públicas dirigidas a las mujeres, se tiene que considerar que las mujeres no son un
colectivo homogéneo y que cada política concreta les afectará según sus posiciones
sociales. Aunque no se tengan en cuenta los diferentes ejes, estos ejes siempre operan en
las relaciones sociales y, condicionan el acceso de ciertos grupos a ciertos recursos o
favorecerán otros.

Así, es muy importante comprender que la interseccionalidad trata tanto sobre la opresión,
como sobre el privilegio [5]. No es que la interseccionalidad busque grupos oprimidos por
varios ejes y los identifique como grupos más vulnerables, sino que, desde una perspectiva
interseccional, hay que considerar como las posiciones de opresión y de privilegio
condicionan la forma como sufren violencias, discriminaciones y desigualdades.

Cuando se hacen políticas públicas dirigidas a las mujeres, hay que
considerar que las mujeres no son un colectivo homogéneo y que
cada política concreta les afectará según sus posiciones sociales

Además, a esta complejidad, hay que añadirle el factor del contexto, ya que según el lugar y
el tiempo la configuración de las discriminaciones variará [6]. La forma como una mujer
joven blanca y heterosexual puede sufrir violencia machista variará si es en su casa, en el
instituto, en la calle, en casa de una amiga suya, en un bar, en el colectivo feminista de su
pueblo o en un viaje a Mongolia. Y hay que tener en cuenta también estas dinámicas
espaciales de la interseccionalidad para no caer en discursos victimizadores ni en ideas
rígidas y estables sobre las posiciones sociales. Hasta aquí, las premisas básicas para llevar
a cabo un análisis interseccional.

La diversidad de ejes de desigualdad

¿Cuando se habla de ejes de desigualdad, de qué ejes se está hablando? En el articulado de
la ley se hace referencia a varios ejes que van tanto, desde cuestiones vinculadas a la
cultura, origen, nacionalidad o racialización, como cuestiones vinculadas a la clase social,
relacionadas con la salud o condición física o psíquica, o la diversidad sexual y de género. A
estos ejes se podrían añadir otras cuestiones como el aspecto físico, el eje urbano/rural, la
ideología, la maternidad, la identidad nacional o cualquier otra cuestión que genere
desigualdades de forma estructural y sea causa de violencias y discriminaciones.

Desde una perspectiva interseccional se concluye que la identificación de ejes separados es
una abstracción de una realidad en que los ejes se configuran entre sí: sólo como ejercicio
de abstracción se pueden identificar diferentes ejes, ya que en la realidad se dan todos de
manera simultánea e interrelacionada; por ejemplo, la forma como el sexismo afectará a
una niña de tres años es diferente de cómo afectará a su madre o su abuela. O sea, aunque
podamos identificar que el hecho de regalar sólo un cierto tipo de juguetes a una niña es
una muestra de sexismo, el sexismo también está configurado por la edad.



PÀGINA 4  /  6

Sobre la diversidad de ejes, es importante también tener en cuenta que, desde una
perspectiva interseccional, la incorporación de nuevos ejes no minimiza ni quita
importancia a los otros ejes. En este sentido, el hecho de incorporar la perspectiva
antirracista, por ejemplo, no hace menos importante el eje de género, sino que ayuda a
entenderlo mejor, porque nos permite entender las relaciones entre el colonialismo y el
patriarcado. Y lo mismo pasa con la cuestión trans. Reconocer la transfobia como forma de
violencia de género no hace menos importante, ni menos grave, la violencia machista que
sufren las mujeres cis, sino que precisamente nos ayuda a entender mejor como se
construye el binomio de género. Comprender eso es fundamental, primero, porque el
racismo y la transfobia provocan violencia de forma sistemática y los feminismos tendrían
que considerar también estas cuestiones y, segundo, porque el hecho de alertar de la
importancia de un eje no implica un perjuicio en la lucha contra la violencia machista, sino
que nos permite dimensionar mejor sus propias dinámicas.

Superando la competición entre ejes

Siempre pueden aparecer nuevos ejes y el hecho de que aparezcan seguramente significa
que ha habido detrás un trabajo político de identificación de desigualdades antes
invisibilizadas. Implica un trabajo colectivo de toma de conciencia y de elaboración de un
discurso político con la voluntad de transformar una situación injusta. Así, la incorporación
de ejes se tendría que celebrar como un paso relevante en la visibilidad de formas
concretas de discriminación, y verlo desde el agotamiento para tener que sumar
complejidad, ni desde el escrutinio meticuloso sobre si el nuevo eje es válido —o no lo es—
para entrar a la lista.

Eso quiere decir también superar la lógica de la competición entre ejes y dejar de
contraponerlos como si la lucha antirracista o contra la transfobia fuera contraria a la lucha
feminista. Feministas negras como bell hooks (1984) [7] afirmaban que luchar contra una
forma de discriminación o violencia beneficia la lucha contra las otras formas de
discriminación y violencia, y que despreciar una forma de discriminación o violencia
refuerza la base sobre la cual se sustentan todas. Es decir, que la lucha antirracista
beneficia la lucha contra el patriarcado porque rompe los cimientos sobre los que sustentan
todas las formas de dominación, que es básicamente la idea que las vidas de unas personas
valen más que las de otras y que por lo tanto se pueden excluir, explotar y violentar. Y al
mismo tiempo, lo que dice es que despreciar la lucha antirracista o reforzar el racismo lo
que hace es hacer más sólida esta base común de la dominación, haciendo por lo tanto más
sólida la base sobre la que se sustenta el patriarcado y por lo tanto también reforzando las
violencias machistas.

La lucha antiracista beneficia la lucha contra el patriarcado porque
rompe los fundamentos sobre los que se sustentan todas las formas
de dominación



PÀGINA 5  /  6

Por lo tanto, desde una perspectiva interseccional, se tendría que ver la lucha de las
personas jóvenes, las estudiantes, las trabajadoras, las migradas, las lesbianas, las presas,
las refugiadas o las gitanas como luchas que contribuyen también a desmontar la base del
patriarcado. Porque la base es la misma pero también porque las mujeres son al mismo
tiempo estudiantes, trabajadoras, migradas, prisioneras, refugiadas o gitanas.

Abordando la complejidad

Toda esta complejidad que pide la aplicación de la mirada interseccional muchas veces
genera cierta angustia. Una angustia relacionada con el hecho que se ve el concepto como
nuevo y como sobrevenido y la necesidad de tener en cuenta una perspectiva que se
percibe como muy teórica y sobre la que hay pocas referencias o modelos a seguir.
Ciertamente, la interseccionalidad exige considerar la complejidad de las relaciones
sociales y, en concreto sobre la violencia machista, implica comprender que se materializa
de formas específicas para personas diferentemente posicionadas en relación con las
desigualdades estructurales capitalistas, racistas, adultistas, capacitistas, LGTBI-fóbicas,
etc. Así, por ejemplo, se hace importante ver cómo la Administración pública ejerce racismo
institucional y violencia contra las mujeres en múltiples instancias.

Pero la necesidad de reflexión y acción contra estas dinámicas tampoco tendría que
invisibilizar las prácticas que ya se han dado en varios espacios históricamente. La
interseccionalidad es un concepto que proviene del feminismo negro de los Estados Unidos,
pero la acción y el pensamiento del tipo interseccional como fenómeno genuino de
desarrollo de prácticas y teorías de interrelación entre ejes se ha dado en nuestro contexto
desde los años setenta. Vincular cuestiones de género y clase, o de género y orientación
sexual, identidad nacional o edad ha sido una práctica política desarrollada, sobre todo, por
parte de movimientos sociales, de la cual se puede partir. En este sentido, la aplicación de
la mirada interseccional no es ni tan nueva ni viene tan de fuera. Hay que recuperar las
propias genealogías locales, desde Maria Mercè Marçal al activismo feminista que ya en las
jornadas del 76 vinculaba las cuestiones de género a muchos otros ejes de desigualdad.

Finalmente, es importante enfatizar que, en el contexto actual de blanqueo del concepto y
de riesgo de instrumentalización, hay que ir a las raíces del término y entender que la
interseccionalidad no es un sinónimo de diversidad ni una forma de considerar las
diferentes identidades de las personas. La interseccionalidad es una propuesta para
comprender cómo las desigualdades estructurales afectan de forma específica a diferentes
grupos sociales, y que el cambio pasa necesariamente por transformar estas desigualdades
estructurales. Es un reto que necesariamente se tendrá que llevar a cabo estableciendo
alianzas y repensando las prácticas actuales, desde una mirada feminista que esté abierta
también a las otras formas de desigualdad.

REFERENCIAS  Y  NOTAS



PÀGINA 6  /  6

1 — Crenshaw, Kimberlee (1989). «Demarginalizing The Intersection Of
Race And Sex: A Black Feminist Critique Of Antidiscrimination
Doctrine, Feminist Theory, And Antiracist Politics». The University Of
Chicago Legal Forum, núm. 140, p. 139-167.

2 — Utilizo el concepto de raza porque es cómo se traduce race del
inglés, y es el utilizado por las autoras que desarrollaron el concepto
de interseccionalidad.

3 — Filigrana, Pastora. «Vuelven las jornaleras marroquíes de la fresa».
Contexto y Acción [disponible en línea]. Consulta: 8 de julio de 2022.

4 — Collins, Patricia Hill (2000). Black feminist thought: knowledge,
consciousness and the politics of empowerment, 2a edición.
Londres: Routledge.

5 — Yuval-Davis, Nira (2011). The politics of belonging. Intersectional
contestations. Londres: SAGE Publications.

6 — Rodó-Zárate, Maria (2021). Interseccionalidad. Desigualdades,
lugares y emociones. Editorial Bellaterra.

7 — hooks, bell (1984). Feminist Theory. From Margin To Center. Nueva
York t Massachusetts: South End Press.

Maria Rodó-Zárate
Maria Rodó-Zárate es profesora tenure track del Departamento de Ciencias Políticas y
Sociales de la Universidad Pompeu Fabra de Barcelona. Es licenciada en Ciencias
Políticas por la Universidad Autónoma de Barcelona, posee un máster en Estudios de
Mujeres, Género y Ciudadanía (UB) y es doctora en Geografía (UAB). Sus
investigaciones se centran en el estudio de las desigualdades sociales desde una
perspectiva interseccional, espacial y emocional aplicada a temas como el derecho a
la ciudad, la violencia machista o la LGTB-fobia. Está interesada en las articulaciones
espaciales entre categorías sociales como el género, la clase, la etnia, la orientación
sexual, la edad o la (dis)capacidad y sus efectos en la experiencia vital. Es autora del
libro Interseccionalidad: desigualdades, lugares y emociones (2021).

https://www.ctxt.es/es/20190327/Politica/25171/Pastora-Filigrana-recolectoras-fresas-marroquies-abusos-explotacion.htm

