
PÀGINA 1  /  11

PERSPECTIVA  HISTÓRICA:  LEGADO  DE  LA  GUERRA,  MEMORIA  COLECTIVA  Y  FUTURO  DE  LA
REGIÓN

Justicia transicional,
reconciliación y memoria
histórica en los Balcanes

Vjeran Pavlaković

Gente congregada durante el memorial de Srebrenica. Como cada julio, el resto de las
personas asesinadas durante el genocidio de Srebrenica (este de Bosnia) que han sido

exhumadas o identificadas ese año desfilan en camiones por el centro de diferentes
ciudades de la Federación bosnio-musulmana. Estos restos son trasladados hasta Potočari
donde se les da sepultura en el cementerio construido para las víctimas. Sarajevo, Bosnia y

Herzegovina. Fotografía: Carlos Palacio

Casi veinte años después de que se pusiera en marcha en los estados sucesores de
Yugoslavia un proceso de reconciliación regional, conocido anteriormente como Red de
Reconciliación RECOM, [1] la región necesita más que nunca este proceso de
reconciliación, ya que los conflictos mundiales amenazan la paz y la estabilidad a escala
mucho mayor. Creada oficialmente en el Foro Regional de Pristina en el 2008 como
Coalición RECOM, el nombre era la versión abreviada de “comisión regional encargada de
establecer los hechos sobre todas las víctimas de crímenes de guerra y otras violaciones
graves de derechos humanos cometidas en el territorio de la antigua Yugoslavia”. Aunque
no es la única iniciativa de la región, la RECOM encarna los retos, los riesgos y los últimos
obstáculos que quedan para la reconciliación postyugoslava. En muchos sentidos, fue una
respuesta a las deficiencias del Tribunal Penal Internacional para la antigua Yugoslavia
(TPII), creado ad hoc para las Naciones Unidas en 1993 para llevar ante la justicia a los
autores de crímenes de guerra e, idealmente, prevenir futuras violaciones de derechos

https://revistaidees.cat/__wp__/seccio/perspectiva-historica-llegat-de-la-guerra-memoria-collectiva-i-futur-de-la-regio-es/
https://revistaidees.cat/__wp__/seccio/perspectiva-historica-llegat-de-la-guerra-memoria-collectiva-i-futur-de-la-regio-es/
https://revistaidees.cat/__wp__/autors/vjeran-pavlakovic/


PÀGINA 2  /  11

humanos. El Tribunal Penal Internacional para la antigua Yugoslavia se había fijado unos
objetivos ambiciosos de justicia y catarsis, además de un registro fehaciente de las guerras
de la década de 1990, pero los estados sucesores de Yugoslavia todavía están dominados
por políticos nacionalistas y populistas, que siguen glorificando a los criminales de guerra y
permanecen cerrados en una narrativa aparentemente perpetua de autovictimización y
amnesia con respecto a los autores de estos crímenes.

En la antigua Yugoslavia, los miembros de la sociedad civil suelen considerar que la
reconciliación es un objetivo positivo, mientras que los que provienen de una posición de
derechas más conservadora, como los políticos nacionalistas o los representantes de grupos
de veteranos, tienden a despreciar el término para considerarlo un intento de igualar la
culpa o de recrear una nueva Yugoslavia. Una definición útil de reconciliación es la
siguiente: “el proceso de llegar a un acuerdo conciliador mutuo entre enemigos o grupos
que habían sido antagónicos […] y avanzar hacia una relación relativamente cooperativa y
amistosa”, y se puede aplicar tanto a las relaciones bilaterales entre países como entre
diferentes grupos étnicos. [2] Esta manera de entender la reconciliación no prevé la
restitución de estados o ideologías fallidas, sino la creación de una atmósfera que permita a
los estados sucesores resolver los legados de los conflictos de la década de 1990. Eso
incluye la búsqueda de personas desaparecidas, el procesamiento de los autores de
crímenes de guerra, la devolución de bienes robados, el restablecimiento de los derechos
de propiedad, la garantía de unas condiciones adecuadas para las personas desplazadas y
refugiadas que quieran volver a casa, la resolución de disputas fronterizas y territoriales y
la concesión de reparaciones materiales a las víctimas. Aunque los vínculos entre los
estados sucesores ya hace décadas que se han “normalizado”, estas cuestiones sin resolver
surgen inevitablemente y enrarecen las relaciones bilaterales cuando hay conmemoraciones
polémicas, crisis políticas o actitudes públicas hacia los criminales de guerra, cosa que
dificulta las relaciones comerciales y afecta negativamente a la vida de los ciudadanos que
intentan seguir adelante.

Los mecanismos de justicia transicional prometían ser un contrapeso a los juicios de La
Haya. Aunque el Tribunal Penal Internacional para la antigua Yugoslavia consiguió juzgar
las figuras políticas y militares clave de las guerras de Yugoslavia, además de acumular un
archivo impresionante de documentos, testigos y transcripciones de juicios, el proceso fue
criticado por durar demasiado, realizarse a mucha distancia de la región y dar más espacio
a los agresores que a las víctimas. También se consideró un instrumento para someter a los
Balcanes al control de Occidente. La justicia transicional daría poder y autonomía a las
sociedades que necesitaban reflexionar abiertamente sobre su pasado, lo cual fortalecería
los valores democráticos, restablecería la confianza en las instituciones y facilitaría la
cooperación regional. La realidad actual es que las élites políticas regionales se benefician
de las divisiones continuas y de las rivalidades etnonacionales, que los grupos y las
organizaciones que hicieron la guerra siguen ejerciendo un poder considerable, y que la
fuerza de las narrativas victimistas es muy superior que la de los esfuerzos por crear
historias compartidas que reconozcan los matices de la historia del pasado.

Aunque la reconciliación todavía continúa, tres décadas después



PÀGINA 3  /  11

del hundimiento de Iugoslavia el resultado es un conjunto de
sociedades envenenadas por un nacionalismo virulento y una
tendencia al autoritarismo basada en la distorsión de los registros
históricos

Aunque la tarea de reconciliación todavía continúa —gracias a la dedicación de académicos
especializados en justicia transicional, activistas de la sociedad civil y coaliciones políticas
alternativas—, el resultado general, tres décadas después del hundimiento sangrante de
Yugoslavia, es un conjunto de sociedades envenenadas por un nacionalismo virulento, la
desconfianza en el proyecto liberal de la Unión Europea, la susceptibilidad a los esfuerzos
desestabilizadores de las potencias extranjeras y una tendencia al autoritarismo basada en
la distorsión de los registros históricos. Las culturas conmemorativas de la región casi no
destacan nunca la inutilidad de la guerra, sino que enaltecen los sacrificios militares y
buscan la venganza de las víctimas de la nación. A pesar de este balance algo lúgubre,
todavía existe la oportunidad de trabajar con jóvenes dispuestos a rechazar las narrativas
nacionalistas excluyentes. Los programas de intercambio regional, el hecho de poner un
énfasis común en el desarrollo de habilidades de pensamiento crítico en los sistemas
educativos de la región, el replanteamiento de la reconciliación como un proyecto cultural
más que político y la voluntad de la UE de ofrecer un futuro creíble más allá de los Balcanes
occidentales podrían ser vías alternativas en lo que actualmente parece conducir a un
nuevo conflicto armado.

De los tribunales internacionales a la justicia transicional

La disolución de Yugoslavia en la década de 1990 se saldó con aproximadamente 140.000
muertos, millones de personas desplazadas, la destrucción generalizada de la economía y
del parque de viviendas, y siete países independientes (Bosnia y Herzegovina, Croacia,
Serbia, Eslovenia, Montenegro, Macedonia del Norte y Kosovo, que todavía no ha sido
reconocido por Serbia y otros países). El establecimiento del Tribunal Penal Internacional
para la antigua Yugoslavia (TPII) promovió inicialmente la creencia que se haría justicia, se
detendrían los culpables y se les dejaría sin influencia política, y que las sociedades
respectivas emprenderían un camino de reconciliación y cooperación siguiendo al modelo
de la experiencia francoalemana después de la Segunda Guerra Mundial. Cuando quedó
claro que el TPII no sería capaz de alcanzar sus objetivos más ambiciosos para hacer frente
al pasado, muchos actores de la sociedad civil recorrieron a mecanismos de justicia
transicional restaurativa, que recibieron un apoyo internacional considerable, un breve
periodo de apoyo nacional y una amplia atención por parte de la comunidad académica. Sin
embargo, todas estas iniciativas, incluida la mencionada Red de Reconciliación RECOM,
fracasaron en última instancia a la hora de revertir los discursos étnicos y nacionalistas, las
narrativas bélicas y las relaciones regionales antagónicas que, algunas veces, parecen
empujar a los países de la región al borde de nuevos conflictos. La falta de voluntad política
para implantar estrategias de reconciliación es, sin duda, una de las principales razones del
fracaso de estas iniciativas.



PÀGINA 4  /  11

El recuerdo de las guerras de disolución de la antigua
Yugoslavia a Bosnia y Herzegovina, Croacia y Serbia

Dado que los tribunales penales internacionales como el TPII a menudo no son la
plataforma adecuada para que la voz de las víctimas sea escuchada ni crean un espacio
para el reconocimiento de su condición de víctimas, los mecanismos de justicia transicional
se dedican a facilitar a los testigos tanto de las víctimas como de los agresores. La iniciativa
RECOM siempre organizó comisiones formadas por diferentes asociaciones de víctimas en
sus foros y congresos. El público de los actos de la RECOM solía estar formado por
personas que ya trabajaban en el ámbito de los derechos humanos o de la justicia
transicional, y la cobertura mediática era mínima, en el mejor de los casos. Sin embargo, la
construcción de monumentos conmemorativos en el espacio público es un acto simbólico
que tiene el potencial de reconocer a las víctimas en mayor escala. Este reconocimiento no
es sólo entre la víctima y el agresor, como suele pasar en la justicia exclusivamente
retributiva, sino que presenta los hechos traumáticos del pasado a la sociedad en general
con la esperanza de evitar que se repitan en el futuro. La cuestión que se plantea es qué
tipo de memoria o narrativa colectiva se crea —o, mejor dicho, se permite— en el espacio
público después de las guerras que acompañaron la desaparición de Yugoslavia.

Las conmemoraciones y otros rituales políticos son componentes clave de la memoria
cultural de una nación, cruciales para la construcción y el refuerzo de identidades
ideológicas, étnicas, económicas, de género y de otros tipos. La construcción de la memoria
cultural y de las identidades culturales son temas centrales de los estudios sobre la
memoria, que analizan los diferentes procesos del recuerdo, olvidando que se producen en
el ámbito individual, grupal y social. Junto con otros rituales políticos como mítines,
desfiles, efemérides y otras reuniones multitudinarias, las conmemoraciones son
actividades públicas simbólicas utilizadas por las élites para construir el gran relato de la
historia de un estado nación.

Una mirada amplia de la política de la memoria de toda la región revela numerosos
ejemplos de cómo se utilizan las conmemoraciones para consolidar las narrativas de
victimización del propio bando, mientras que el “otro” es etiquetado invariablemente como
el agresor. Durante los primeros quince años posteriores al fin de los conflictos, todos los
bandos centraron sus prácticas conmemorativas en los soldados caídos y, en menor medida,
en las víctimas civiles, mientras que las efemérides militares y las batallas no recibieron la
misma atención. Sin duda, la razón era que los líderes políticos y militares de toda la región
todavía eran investigados por el Tribunal Penal Internacional para la antigua Yugoslavia y
para los tribunales nacionales, y se creaba una distancia pública con cualquier persona
involucrada en operaciones que pudieran constituir crímenes de guerra. Croacia fue,
quizás, una pequeña excepción, a raíz de su narrativa de victoria general, pero incluso allí
los aniversarios de algunas operaciones militares, como Medak Pocket (1993) y Flash
(1995), sólo los celebraban los oficiales locales. Serbia, que había participado en las
guerras de Eslovenia, Croacia, Bosnia y Herzegovina y Kosovo, aplicaba una política de la
memoria que esencialmente negaba su participación en cualquiera de estos conflictos
bélicos y sólo conmemoraba oficialmente los bombardeos de la OTAN de 1999.



PÀGINA 5  /  11

Sin embargo, a medida que el Tribunal Penal Internacional para la antigua Yugoslavia
acababa de emitir sus dictámenes y los partidos nacionalistas reforzaban el control en todos
los estados sucesores, las prácticas conmemorativas se ampliaron en lugares que habían
sido marginados hasta entonces, unidades militares caídas en desgracia y batallas
olvidadas. Aunque algunas veces esta ampliación del alcance de la memoria permitía un
enfoque más pluralista del pasado, por ejemplo el reconocimiento de las víctimas civiles
serbias en el conflicto croata, la tendencia general ha sido hacer una política de la memoria
más agresiva para consolidar las narrativas nacionalistas hegemónicas. Una generación
más joven de estudiosos ha hecho investigaciones excelentes sobre la memoria colectiva en
la antigua Yugoslavia, pero no hay bastante espacio en este artículo para analizar los
diferentes espacios de la memoria, sobre todo en Macedonia del Norte y Kosovo [3]. Por lo
tanto, como ejemplos, nos centraremos en Croacia, Bosnia y Herzegovina y también Serbia,
que ha desarrollado prácticas conmemorativas opuestas a las de sus vecinos.

El recuerdo de la guerra de la independencia croata se basa en dos narrativas dominantes:
una narrativa de victimización centrada en la caída de Vukovar en noviembre de 1991, y
una narrativa de victoria derivada de la Operación Tormenta del verano de 1995. La
conmemoración anual de la caída de Vukovar el 18 de noviembre domina la memoria
colectiva de la victimización de Croacia y deja poco espacio para que otras tragedias sean
reconocidas a escala nacional. La “procesión anual” de la memoria atrae cada año decenas
de miles de participantes de toda Croacia y funciona como una peregrinación
contemporánea imbuida de significados tanto seculares como sagrados. Visto el papel
central de Vukovar como símbolo del victimismo, el recuerdo de las víctimas civiles serbias
de la ciudad es controvertido. De hecho, el principal partido de derechas del país consiguió
gran parte de su apoyo inicial planteando cuestiones relacionadas con la guerra en Vukovar
y sus alrededores, y sigue impulsando numerosas medidas antiserbias como la retirada de
monumentos serbios, la apertura de investigaciones sobre crímenes de guerra a pesar de la
ley de amnistía de la posguerra, la limitación de la financiación de organizaciones serbias y
la prohibición del uso de la escritura cirílica.

Una mirada a la política de la memoria de toda la región revela
numerosos ejemplos de cómo se utilizan las conmemoraciones para
consolidar las narrativas de victimitzación del propio bando

La narrativa de la victoria se centra en la Operación Tormenta y la caída de la capital serbia
rebelde de Knin el 5 de agosto de 1995, hecho que desvía la atención de las víctimas y
enaltece la destreza militar del ejército croata. La celebración se llama Día de la Victoria y
Acción de Gracias a la Patria y Día de los Defensores Croatas. Con respecto a la política de
la memoria croata, es revelador que la conmemoración de esta acción militar sangrante
tenga un papel significativamente más importante en el recuerdo colectivo que la
integración pacífica de Eslavonia Oriental en 1998, que, en última instancia, restauró la
integridad territorial de Croacia. Esta conmemoración es especialmente excluyente para los
serbocroatas a causa del trágico éxodo de decenas de miles de civiles y el asesinato de



PÀGINA 6  /  11

muchas personas mayores que se quedaron atrás.

Los juicios del Tribunal Penal Internacional para la antigua Yugoslavia contra los
comandantes croatas que participaron en la Operación Tormenta, en particular el popular
general Ante Gotovina, oscurecieron la conmemoración durante años, pero después de la
absolución de todos los acusados, en noviembre del 2012, el aniversario del Día de la
Victoria adquirió un cariz todavía más nacionalista y festivo. Aunque la política simbólica
ocupó el centro de la escena en Croacia a lo largo del 2015 y el 2016, la elección de un
gobierno de centroderecha más favorable a la UE, comandado por el primer ministro
Andrej Plenković, dio lugar a políticas más reconciliadoras durante algunos años. El
principal partido político serbocroata se convirtió en el socio de la coalición desde el 2016
hasta las elecciones del 2024, cuando Plenković se vio obligado a aliarse con un partido de
derechas de Vukovar para mantenerse en el poder. No obstante, en el 2020 el gobierno
croata incluyó representantes serbo-croatos en la conmemoración de la Operación
Tormenta en Knin, y posteriormente asistió a las conmemoraciones para los civiles serbios
asesinados en los pueblos de Grubori y Varivode. Si bien el paisaje de la memoria croata
todavía está dominado por monumentos, museos y prácticas conmemorativas que celebran
los éxitos militares y las víctimas croatas, se ha producido un cambio, quizás sólo simbólico,
en cuanto al reconocimiento de las víctimas civiles serbias. Sigue habiendo una derecha
que atribuye la culpa colectiva a todos los serbios, pero, hoy por hoy, la adhesión de
Croacia a la Unión Europea ha contribuido a moderar el discurso extremista.

Mientras que el paisaje de la memoria croata es más pluralista desde la adhesión de
Croacia a la UE en el 2013, Bosnia y Herzegovina ha seguido creando “islas de la memoria”
exclusivas que también se reflejan en el complejo panorama burocrático y político del país.
El grupo étnico dominante de cada pueblo, ciudad, lado u otras demarcaciones suele
controlar el espacio público, excepto contadas excepciones, como Brčko. Prijedor, ciudad
en que la población bosnia fue objeto de detenciones, asesinatos, violaciones y
encarcelamientos masivos en campos de concentración como Trnopolje y Omarska, tiene
monumentos a los soldados serbios, pero ninguno dedicado a las víctimas civiles bosnias.
Durante años, los bosnios que quedan en el país han tenido que conmemorar estos hechos
trágicos con métodos semisubversivos, como el Día de los Brazaletes Blancos. Los tres
principales grupos étnicos de Bosnia celebran fiestas y conmemoraciones por separado,
construyen monumentos por separado, escriben historias por separado e, incluso, se
refieren al conflicto de la década de 1990 con tres nombres diferentes: Guerra de la Madre
Patria (serbios), Guerra de la Patria (croatas) y Guerra de Liberación (bosnios). Dado que el
Tribunal Penal Internacional para la antigua Yugoslavia juzgó numerosos líderes políticos y
militares de la República Srpska, incluso por el delito de genocidio, las conmemoraciones
serbias fueron mínimas al principio. Sin embargo, el líder de la República Srpska, Milorad
Dodik, ha ido acumulando poder, ha provocado constantemente tanto las autoridades
centrales de Sarajevo como la comunidad internacional y, junto con el presidente serbio,
Aleksandar Vučić, ha puesto en marcha una agresiva política de la memoria que presenta a
los serbios como víctimas eternas a la vez que niega los diversos crímenes, documentados
ampliamente, cometidos contra los no serbios.

El lugar de la memoria más controvertido de Bosnia y Herzegovina es Srebrenica, donde las



PÀGINA 7  /  11

fuerzas serbobosnias perpetraron en 1995 una masacre de bosnios que posteriormente fue
declarada genocidio por el Tribunal Penal Internacional para la antigua Yugoslavia. Mladić,
Karadžić, Radoslav Krstić y otros comandantes serbobosnios fueron declarados culpables
de complicidad en el acto de genocidio, y muchos otros agresores fueron condenados en
juicios posteriores a que tuvieron lugar en tribunales bosnios o serbios. El Tribunal
Internacional de Justicia confirmó el veredicto de genocidio en un juicio contra Serbia en el
2007, aunque dictaminó que Serbia sólo había incumplido su obligación de prevenirlo. En
mayo del 2024, las Naciones Unidas aprobaron el Día Internacional de Reflexión y
Conmemoración del Genocidio de 1995 en Srebrenica, que condenaba cualquier intento de
negar el genocidio y declaraba el 11 de julio Día Internacional de la Conmemoración.
Aunque la República Srpska había organizado varias comisiones sobre los hechos y había
emitido una disculpa en el 2004, la consolidación posterior de Dodik al poder dio lugar a
nuevas comisiones y a un rechazo de las disculpas anteriores.

Como pasa a menudo en Bosnia y Herzegovina, Srebrenica genera dos narrativas
independientes y opuestas. Para los bosnios, representa el punto álgido del victimismo en el
conflicto de los años noventa y funciona como un acontecimiento fundacional para el
establecimiento y la preservación de un estado unido. Plazas, calles, monumentos y museos
de toda la Federación de Bosnia y Herzegovina —la mayor de las dos entidades del país—
llevan el nombre de Srebrenica. El hecho de que los tribunales internacionales no hayan
declarado como genocidio otros crímenes cometidos en Bosnia y Herzegovina, como los de
Prijedor, Zvornik, Bijeljina, entre otros, ha promovido la importancia simbólica de
Srebrenica para la clase política bosnia. Para los serbios y la República Srpska, Srebrenica
fue un crimen terrible pero comparable con otros crímenes cometidos durante la guerra
contra los serbios. La negación oficial de la naturaleza genocida de los acontecimientos de
Srebrenica y, en términos más generales, de la estrategia serbobosnia durante la guerra de
los años noventa, crea inevitablemente dos verdades paralelas y la ruptura total de un
estado que pretenda funcionar con normalidad. La Sèrbia de Vučić también se ha
embarcado en una estrategia política de negación del genocidio, que ha culminado en una
amplia campaña de presión el año 2024 para intentar bloquear la resolución de la ONU.
Ciudades y pueblos tanto de Serbia como de la República Srpska se llenaron de pancartas
oficiales, carteles, vallas publicitarias e incluso pintadas que declaraban que los serbios no
eran una nación genocida, aunque la resolución de la ONU no culpabilizó nunca
colectivamente a los serbios del crimen.



PÀGINA 8  /  11

Un hombre reza por las víctimas de Srebrenica. Durante dos días, los restos identificados
de las personas asesinadas durante el genocidio de Srebrenica son veladas por familiares y
amigos en una nave cerca del memorial de las víctimas, a Potočari. El memorial recuerda el
genocidio perpetrado por las tropas serbobosnias comandadas por Ratko Mladić en julio de
Potočari, Bosnia y Herzegovina. Fotografía: Carles Palacio

Mientras que Croacia ha hecho algunos progresos por crear un entorno conmemorativo
más plural, y Bosnia y Herzegovina ha consolidado unas narrativas históricas
contrapuestas, Serbia ha pasado del silencio oficial sobre las guerras de la década de 1990
a un estallido de conmemoraciones dramáticas, batallas por la memoria con los países
vecinos, nuevas festividades nacionales y la construcción de monumentos. Por ejemplo, la
batalla de Košare —una escaramuza poco conocida entre las fuerzas serbias y el Ejército de
Liberación de Kosovo que tuvo lugar en 1999 en la frontera entre Kosovo y Albania— fue
elevada durante el mandato de Vučić a conmemoración nacional, con murales, monumentos
y un largometraje producido en los últimos años. Pero todavía más significativas para las
relaciones regionales han sido las iniciativas de contramemoria del gobierno serbio hacia
Croacia y Bosnia y Herzegovina. En el 2015, Vučić y Dodik establecieron el Día
Conmemorativo de los Serbios Asesinados y Exiliados, que en los años posteriores se
celebró anualmente en un asentamiento diferente de refugiados serbocroatas en Serbia el
mismo día que los croatas salían el Día de Victòria de l’Operació Tempesta. En vez de
intentar reflexionar sobre el contexto histórico de la guerra o crear una atmósfera de
reconciliación con los estados vecinos, la conmemoración presenta a los serbios como
víctimas de los croatas, en un genocidio que se remonta a la Segunda Guerra Mundial.
Aunque no hay duda de que los serbocroatas se vieron obligados a abandonar sus hogares y



PÀGINA 9  /  11

centenares de civiles murieron durante las ofensivas del ejército croata, la narrativa
conmemorativa del estado serbio no siente ninguna empatía por el sufrimiento de los
croatas ni reflexiona sobre las causas de la guerra que condujo a la liberación del territorio
croata reconocido internacionalmente. El control de Vučić sobre los medios de
comunicación, en particular los tabloides y la televisión, garantiza que a la población serbia
se le presente una versión de la historia reciente en la cual todos los croatas son fascistas
sedientos de sangre —la prensa utiliza habitualmente el término ustaše (ustachi) para
describir los croatas y el gobierno croata— mientras que los serbios vivían pacíficamente en
su país antes de ser atacados por el ejército croata.

La negación oficial de la naturaleza genocida de los
acontecimientos de Srebrenica crea inevitablemente dos verdades
paralelas y la ruptura total de un estado que pretenda funcionar
con normalidad

Como se ha mencionado anteriormente, Vučić ha destinado considerables esfuerzos
diplomáticos a cuestionar la política de memoria del otro vecino de Serbia, Bosnia y
Herzegovina, concretamente el genocidio de Srebrenica. Serbia ha negado activamente que
Srebrenica fuera un genocidio, y muchos militares que fueron declarados culpables por el
Tribunal Penal Internacional para la antigua Yugoslavia y cumplieron condena por crímenes
de guerra han sido rehabilitados y ahora participan activamente en la vida pública serbia.
Aunque al final se aprobó la resolución de la ONU para establecer el Día Internacional de
Reflexión y Conmemoración del Genocidio de 1995 en Srebrenica, posteriormente Vučić
presentó el gran número de abstenciones como una victoria sobre Occidente. De hecho, la
política exterior serbia ha sabido mantener el equilibrio entre Rusia, aliado tradicional, y la
Unión Europea, que a pesar de haber aportado la mayor parte de las inversiones y la
financiación, es ridiculizada a menudo por el gobierno de Vučić como decadente y colonial.

El futuro de la memoria postyugoslava

A pesar de los considerables esfuerzos internacionales de reconciliación y las prometedoras
estrategias de la “zanahoria” (adhesión a la UE) y del “garrote” (sanciones) de la posguerra
en relación con la cooperación con el Tribunal Penal Internacional para la antigua
Yugoslavia, treinta años después del inicio de las guerras yugoslavas, la región vuelve a
estar dividida y amenazada por la inestabilidad. La visión de la totalidad de los Balcanes
occidentales como aparte de la UE no se ha hecho realidad, y las perspectivas de una
expansión mayor son poco probables. El balance de la gestión del pasado es desigual en la
región, y este breve repaso muestra que la política de la memoria se ha utilizado para
fortalecer las narrativas nacionalistas que condujeron al conflicto en primera instancia. El
énfasis en la victimización de cada nación, con poca empatía por el “otro”, ha creado una
distancia social mayor entre países que antes formaban uno solo, y las minorías dentro de
cada país son tratadas a menudo como a ciudadanos de segunda clase, o incluso como



PÀGINA 10  /  11

enemigos internos.

Si bien las élites políticas postsocialistas de los estados sucesores parecen decididas a
perpetuar los mitos excluyentes de victimización etnonacionalista para asegurar sus
intereses, incluidos los económicos, que han beneficiado sólo unos pocos y han excluido los
aspectos progresistas de Yugoslavia, una cuestión más preocupante es la juventud de la
región y las generaciones futuras. Por desgracia, las tendencias educativas son bastante
desesperanzadoras, y se ha producido un cambio hacia un nuevo tipo de conmemoración.
Aunque los programas de reconciliación no han conseguido atraer el apoyo generalizado de
los jóvenes, parece que la juventud ha reaccionado a la tendencia mundial del arte de calle
y, en concreto, de los murales “mnemotécnicos” o de creación de la memoria. En Croacia,
los murales que representaban Vukovar fueron la primera etapa en la transición del graffiti
político a la muralización actual de la guerra de los años noventa, cosa que implicó el paso
de las pintadas “antiarte” al arte de calle, que utiliza técnicas y estéticas cada vez más
sofisticadas. Los murales de Vukovar no sólo se han hecho mayores y más impresionantes
visualmente, sino que en muchos lugares contienen ahora extensas representaciones de
hechos históricos. En Split, por ejemplo, los murales se extienden a lo largo de más de un
kilómetro, rinden homenaje a soldados croatas, dan nombre a los agresores serbios y
representan gráficamente los crímenes serbios contra civiles croatas. En los últimos años,
esta tendencia a la muralización se ha ampliado para incluir representaciones de otras
batallas y operaciones militares (las operaciones Flash y Tormenta, la masacre de Borovo
Selo y los aviones yugoslavos abatidos en Šibenik, para citar sólo algunas), como también
grandes murales que representan varias unidades militares. Los símbolos fascistas,
prohibidos en los monumentos oficiales croatas, aparecen en murales que sólo están semi-
regulados.

La moda de los murales mnemotécnicos no se da solo en Croacia, sino que se puede
considerar un fenómeno de alcance regional. Se han creado murales dedicados a
Srebrenica en diferentes lugares de Bosnia y Herzegovina con población bosnia, mientras
que en la República Srpska hay muchos murales (y pintadas) que enaltecen a Mladić i
Karadžić, criminales de guerra condenados, y también Draža Mihajlović, líder de los
chetniks en la Segunda Guerra Mundial. El más polémico de todos es el mural dedicado a
Mladić en el centro de Belgrado, que ha sido desfigurado y restaurado muchas veces [4]. Es
sólo una de las decenas, si no centenares, de murales relacionados con la guerra en
Belgrado que representan Mladić, Mihajlović, Vladímir Putin, y la guerra de Kosovo; todos
se afanan por ocupar un espacio en las paredes densamente pobladas de graffitis de la
ciudad. Los murales dedicados a los criminales de guerra convictos son menos frecuentes
en Croacia, aunque en el 2021 hubo una ola de murales e imágenes de Slobodan Praljak en
Zagreb y en otros lugares, como también el célebre caso del mural de Mihajlov Hrastov en
Karlovac.

Treinta años después del inicio de las guerras yugoslavas, la región
está dividida y amenazada de nuevo por la inestabilidad, y la
memoria se ha utilizado para reforzar las narrativas nacionalistas



PÀGINA 11  /  11

que condujeron al conflicto

Es evidente que esta muralización de la guerra es todavía un proceso de abajo hacia arriba
en los estados sucesores de Yugoslavia, ya que muchos han sido creados de forma semilegal
por ultras del fútbol; tanto los murales de Mladić como de Hrastov se encuentran en una
propiedad privada, pero los ultras han impedido que los servicios comunitarios y las
autoridades municipales los retiren. Las futuras estrategias para crear sociedades
regionales de cooperación y respeto mutuo tendrán que tener en cuenta esta nueva manera
de entender la conmemoración, junto con iniciativas educativas sólidas. Si no es así, los
estados sucesores de Yugoslavia volverán a educar una generación que recorrerá a la
violencia y a la guerra para resolver los conflictos políticos, sociales y económicos a la cual
se tendrá que enfrentar inevitablemente la región en el contexto global actual tan volátil.

REFERENCIAS

1 — La iniciativa de crear una red de reconciliación regional fue
impulsada por tres ONG: el Centro de Drecho Humanitario (Belgrad),
el Centro de Investigación y Documentación (Sarajevo) i Documenta
(Zagreb). La Coalición RECOM (2008-2019) pasó a nombrarse Red
de Reconciliación RECOM en diciembre del 2019 después del fracaso
de la campaña de un millón de signaturas y la pérdida de apoyo
político regional

2 — Kriesberg, L. (2007). “Reconciliation: Aspects, Growth, and
Sequences”. International Journal of Peace Studies, vol. 12, núm. 1,
p. 2.

3 — La Red de Reconciliación RECOM publicó un informe amplio sobre la
política de la memoria a la antigua Yugoslavia. Ver Ivanov, H.;
Beharić, S.; Vierda, B.; Stakić, I.; Lumezi, J.; Baća, B.; Stavrevska, E.
(2024). “Decade of Remembrance: Memory Politics and
Commemorative Practices in the Post-Yugoslav Countries”. Belgrad:
RECOM Reconciliation Network. Disponible en línea.

4 — Stojanović, M. (2021). “Why a Ratko Mladić Mural is So Hard to
Remove in Serbia”. Balkan Transitional Justice, 12 de novembre de
2021. Disponible en línea.

Vjeran Pavlaković
Vjeran Pavlaković es profesor de Historia y Estudios Culturales en la Universidad de Rijeka (Croacia). Se
doctoró en Historia en 2005 por la Universidad de Washington y ha publicado artículos sobre la política de la
memoria en el sudeste de Europa, la justicia transicional en la antigua Yugoslavia y los voluntarios
yugoslavos durante la Guerra Civil española. Es coeditor del volumen Framing the Nation and Collective
Identity in Croatia (Routledge, 2019), que se tradujo al croata en 2022. Fue investigador principal del
proyecto Memoryscapes en el marco de la Capital Europea de la Cultura de Rijeka, en 2020, y cofundador de
la Escuela de Verano Cres sobre Justicia Transicional y Políticas de la Memoria. Desde 2023, es
coinvestigador principal del proyecto esloveno-croata Estética y estrategias mnemónicas en la cultura
popular (MEMPOP). Su investigación actual se centra en los grafitis y murales como lugares de memoria, la
memoria lenta y los conflictos en los Balcanes.

https://www.recom.link/wp-content/uploads/2024/01/Decade-of-Remembrance.pdf
https://balkaninsight.com/2021/11/12/why-a-ratko-mladic-mural-is-so-hard-to-remove-in-serbia/

