LA POSICION ORIGINAL Y LOS PRINCIPIOS DE JUSTICIA

Rawls y el socialismo
democratico

Josep Joan Moreso

’ - 57{11‘6) @/ﬁ/ﬂ’&vé an Asse

a}g/baa/é W/pm/u/ mﬂé&c)‘uw’
wa{ ;} sey // //41/)74 o

7 Luzfm%g ‘S bwau/

“4‘/7 24 ,oé_ g e Flet

=t ) A f'c{tj?lﬁ‘)/() /&’f//élfl&é{ u.’.lru{l/

Manuscrito del archivo John Rawls Paper s (Harvard University Archives). Disefio grafico:
Maria Oliva Campabadal (CETC).

El Estado democratico de derecho

La primera frase del primer parrafo del primer articulo de la Constitucion espafiola dice asi:
«Espana se constituye en un Estado social y democrético de derecho...». Esta declaracion
no es ajena a la gran influencia que tuvo un libro de Elias Diaz de las postrimerias del
franquismo [1], que argiiia implicitamente -sin nombrar nunca a Espafia, si lo hubiera
hecho no habria pasado la censura- que Espafia no era un Estado de derecho. Pero en este
libro también se contenia una defensa del ideal del Estado democratico de derecho
contemplado como una superacion del Estado social. Elias Diaz lo decia asi:

«El Estado democratico de derecho aparece en esta perspectiva
como superacién real del Estado social de derecho. No quiere ello,
sin embargo, decir que éste conduzca necesariamente a aquél; al
contrario, por lo general parece mas bien como obstaculo para esa
superacion. Del neocapitalismo no se pasa ‘naturalmente’ al

PAGINA 1/ 10


https://revistaidees.cat/__wp__/seccio/posicion-original-principios-justicia/
https://revistaidees.cat/__wp__/autors/josep-joan-moreso/
https://hollisarchives.lib.harvard.edu/repositories/4/resources/4319

D E E

socialismo; del Estado social de derecho no se pasa ‘naturalmente’
al Estado democratico de derecho. La superficial y aparente
‘socializacion’ que produce el neocapitalismo no coincide con el
socialismo; como tampoco la ‘democratizacion’ que produce por si
mismo la técnica es ya sin mas la democracia; de un nivel a otro (es
importante insistir en ello) hay un salto cualitativo y real de primer
orden [nota omitida]».

Diaz, E. (1966-1979) Estado de Derecho y sociedad democratica, 72
ed. 1979. Madrid: Editorial Cuadernos para el Dialogo.

Pues bien, en esta breve contribucién a la celebracion del centenario de John Rawls y al
cincuentenario de su capolavoro A Theory of Justice [2], voy a tratar de mostrar que una
idea muy similar a esta es defendida por el gran, ya un clasico, filésofo de Harvard.

Después de A Theory of Justice, las dos grandes contribuciones adicionales de Rawls
fueron, segun creo, su intento de dar cuenta der que para garantizar la estabilidad los
sistemas politicos se debe considerar el hecho del pluralismo [3] y, por lo tanto, retirar los
aspectos mas comprehensivos de la justicia como equidad para permitir un overlapping
consensus entre doctrinas razonables y su intento de construir una utopia razonable para la
Jjusticia global [4]. Sin embargo hay un tercer cambio al que se ha prestado menor atencién,
[5] la insistencia de Rawls segun la cual el Welfare State no puede adecuarse a los dos
principios de la justicia como equidad [6]. Es un cambio relevante porque muchos autores
han sostenido que la doctrina de Rawls es, precisamente, la justificacién del Welfare State
capitalista. Es mas, algunas veces se le considera (por ejemplo, Leiter) un apologeta de la
ideologia burguesa y del modelo capitalista:

«Mientras Rawls, [...], adoptd intuiciones que tienen consecuencias
para la economia politica y social de las sociedades capitalistas, su
teoria nunca fue presentada ni comprendida como una amenaza a
las relaciones capitalistas de produccion, un hecho seguramente
central para cualquier explicacion de coémo pudo devenir tan
influyente en las democracias capitalistas, al menos en las
universidades».

Leiter, B. (2015) Why Marxism Still Does Not Need Normative
Theory. Analyse & Kritik 37 (1-2), 23-50.

PAGINA 2 / 10



D E E

Rawls insiste en que el Estado del bienestar no puede adecuarse a
los dos principios de la justicia como equidad

Es precisamente este punto de vista, ampliamente aceptado por muchos, el que quiero
discutir y, de la mano del propio Rawls, mostrar que no alcanza a reproducir fielmente las
consecuencias de la justicia como equidad para el modelo econémico de una sociedad bien
ordenada.

Adversus Pelagianos

Voy a comenzar, algo ortogonalmente -y pido disculpas por ello, aunque creo que seré
capaz de mostrar la relevancia de este inicio-, por los escritos sobre la religion de Rawls
publicados hace poco.

El 2009, Thomas Nagel editd lo que habia sido, en 1942, la tesis de grado del joven John
Rawls en la Universidad de Princeton, y en ella afiadié ‘On My Religion’, un texto inédito de
Rawls, de 1997, escrito poco antes de morir [7]. En este ultimo texto Rawls explica como en
Princeton tuvo una gran cercania con la religion, incluso considerando ingresar a un
seminario para convertirse en un pastor episcopaliano. Entonces fue llamado a filas y luchd
con el ejército norteamericano en la segunda guerra mundial, en su enfrentamiento con
Japon, en las Filipinas. Y, hacia 1945, abandono sus creencias religiosas como
consecuencia, nos cuenta, de tres hechos que le afectaron profundamente [8]: el sermdn de
un pastor anglicano que les decia que Dios acompanaba las balas de los americanos y
detenia las de los japoneses, la muerte de uno de sus mejores amigos, que se habia
presentado voluntario con él para una mision doble, uno debia participar en una accion de
vigilancia de los japoneses, el otro debia dar sangre para un herido, el azar hizo que la
sangre compatible fuese la de Rawls, y su amigo murié en la misién [9] y, lo més importante
dice, el conocimiento -que hasta entonces ignoraba totalmente- de las monstruosidades del
holocausto de los judios en manos de los nazis.

Doncs bé, Pues bien, Rawls criticaba fuertemente en su tesis [10] la posicién de Pelagio
acerca de que podemos alcanzar la salvacion sélo por el mérito. Pelagio era aquel monje
procedente de la Britania romana, que a comienzos del siglo V de nuestra era recibi6 la
critica amarga de Agustin de Hipona, que consiguid al final que sus ideas fueran declaradas
heréticas por la Iglesia Catdlica. Pelagio tenia una concepcién més bien optimista de la
racionalidad y la acciéon humanas, conforme con ello pensaba que los humanos somos
responsables plenamente de nuestras acciones y, en su lenguaje religioso, podemos obtener
la salvacion por nosotros mismos. Agustin de Hipona era mas pesimista: pensaba que hay
una jactancia excesiva en dicha posicion, que de hecho la naturaleza humana esta
«vulnerada, herida, desgarrada, arruinada...» [11].

Y Rawls en su trabajo juvenil estaba con Agustin [12]: «No hay mérito ante Dios]...]. La

comunidad auténtica no cuenta los méritos de sus miembros. El mérito es un concepto con
raices en el pecado...». Pero hay otros pasajes en los que Rawls prefigura lo que serd un

PAGINA 3/ 10



D E E

aspecto fundamental de su teoria de la justicia, por ejemplo:

«La persona humana, cuando cae en la cuenta que la revelacion del
Verbo es una condena del yo, abandona todos los pensamientos de
su propio mérito [...] Cudnto mas examina su vida, mas se ve a si
mismo con completa honradez, mas claramente percibe que lo que
el tiene es un don. Supongamos que €l sea un hombre integro a los
ojos de la sociedad, entonces se dira a si mismo: ‘¢Bien, eres un
hombre educado, si, pero quién pago por tu educacién; bien, eres
un hombre bueno e integro, si, pero quién te ensend los buenos
modales y te concedid la buena fortuna de no tener necesidad de
robar; bien, ti eres un hombre de disposicién amable y no como los
tienen un corazén endurecido, si, pero quién te educo en una buena
familia, quién te cuido y te dio afecto cuando eras joven de modo
que crecieras apreciando la generosidad -no debes admitir que la
tienes, sino que la has recibido? Entonces seras agradecido y
cesara tu jactancia».

Rawls, J. (2009) A Brief Inquiry into the Meaning of Sin and Faith,
with ‘On my Religion’. Ed by T. Nagel. Cambridge, Mass.: Harvard
University Press, 240.

Como bien dicen Joshua Cohen y Thomas Nagel en la introduccion a este libro de Rawls:

«Esto nos lleva a una continuidad especialmente sorprendente
entre esta tesis y los ultimos puntos de vista de Rawls: el rechazo
del mérito. Una de las famosas y controvertidas asunciones de A
Theory of Justice es que un orden social justo no debe buscar
distribuir los beneficios con arreglo al mérito. Rawls no esta
interesado en rechazar la ideal del valor moral del mérito
completamente, pero rechaza su adecuacién como fundamento
para determinar cdmo se distribuyen los bienes, o cualquier otro de
los titulos de las personas en una sociedad bien ordenada».

Cohen, J., Nagel, T. (2009) ‘Introduction’ a Rawls, J. (2009) A Brief
Inquiry into the Meaning of Sin and Faith, with ‘On my Religion’.
Ed by T. Nagel. Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 18.

PAGINA 4 / 10



D E E

Rawls considera que el mérito no ha de ser la medida de la justicia, de la distribucién de los
bienes, porque nuestros talentos y capacidades son fruto de la loteria natural, y por dicha
razén han de ser comprendidos como ‘common assets’ [13]. En la teoria madura de Rawls
ya no es la gracia divina la que viene a remediar esta naturaleza humana mas dolorida, sino
precisamente el hecho de compartir un proyecto en comun bajo los principios de la justicia,
es en este contexto en donde podemos desarrollar nuestra racionalidad y nuestra
autonomia. Y, por lo tanto, la justicia como equidad debe proporcionar a todos el acceso a
los bienes primarios, en especial al bien primario del auto-respeto.

Rawls considera que el mérito no debe ser la medida de la justicia
ni de la distribucion de los bienes, porque nuestros talentos y
capacidades son fruto de la loteria natural, y por eso deben ser
entendidos como ‘common assets’

También Michael Sandel [14] ha criticado recientemente con fuerza una concepcion de la
sociedad fundada en el mérito y ha subrayado los origenes pelagianos de esta concepcion
de la naturaleza humana. Hay, sin embargo, quienes consideran que la doctrina del
liberalismo politico se aviene més con la concepcién de Pelagio [15] y son, por lo tanto, mas
liberistas, y piensan que Rawls, conscientemente, traiciona este legado. Mis simpatias estan
con Rawls y, me temo, con Agustin de Hipona. Pero un anélisis detallado de todo ello
deberd aguardar a otra ocasion. Aunque este detour me sirve como trasfondo de mi
explicacién de la critica de Rawls al capitalismo.

La critica de Rawls al capitalismo

Como es sabido, con arreglo a la teoria rawlsiana la adecuacién a la justicia de un
determinado orden social depende del grado de cumplimiento de dos principios que serian
elegidos por seres humanos racionales en unas circunstancias especiales e hipotéticas, que
comportan la ausencia de informacion acerca de las caracteristicas particulares de la
sociedad para la cual eligen los principios y del lugar que dichos seres humanos han de
ocupar en ella -el velo de la ignorancia-, circunstancias conocidas en la teoria como la
posicion original. Los dos principios, en su ultima formulacién, son los siguientes:

«(Primer principio): Cada persona tiene un igual e irrevocable
derecho a un esquema de iguales libertades basicas plenamente
adecuado, que sea compatible con un esquema equivalente de
libertades para todos.

(Segundo principio): Las desigualdades econdmicas y sociales han
de satisfacer dos condiciones: primera, que estén adscritas a

PAGINA 5/ 10



D E E

cargos y posiciones accesibles a todos en condiciones de equitativa
igualdad de oportunidades; y segunda, que redunden en el mayor
beneficio de los miembros de la sociedad mas desfavorecidos
(principio de la diferencia)».

Rawls, J. (2001) Justice as Fairness. A Restatement. E. Kelly ed.
Cambridge, Mass: Harvard University Press, 42-43 [16].

La secuencia del disefio institucional de una sociedad justa es como sigue: La primera etapa
consiste en la posicion original en la que se eligen los dos principios de justicia, que
constituyen un estandar independiente con el cual juzgar la adecuacion del resto de etapas.
La segunda etapa estipula las normas constitucionales que aseguran el principio de igual
libertad para todos. La tercera etapa tiene como objetivo el establecimiento de las reglas
legislativas de acuerdo con los principios de justicia -respetados los derechos atrincherados
en la segunda etapa, las decisiones deben adecuarse al segundo principio-. La cuarta etapa
es la de la aplicacion de las reglas generales a los casos individuales por parte de los
organos de aplicacién. Cada una de estas etapas presupone un progresivo levantamiento
del velo de la ignorancia que, por una parte, permite articular las normas adecuadas para
cada sociedad en concreto y, por otra, permite hacerlo de forma justa, puesto que en todas
las etapas deben respetarse los principios de justicia.

De acuerdo con la teoria rawlsiana, la adecuacion a la justicia de un
orden social depende del grado de cumplimiento de dos principios
escogidos por seres humanos racionales sin saber las
caracteristicas particulares de la sociedad para la cual los escogen
ni el lugar que estos seres humanos tienen que ocupar

De este modo, la prioridad del primer principio de justicia sobre el segundo se refleja en la
prioridad de la etapa constitucional sobre la etapa legislativa [17]. Segun Rawls, mientras
en la etapa constitucional se garantiza el primer principio, se garantizan las libertades
fundamentales de la persona, se protegen la libertad de conciencia y de pensamiento, y se
asegura que el proceso politico como un todo sea un procedimiento justo, el segundo
principio actua en la etapa legislativa, estableciendo que las politicas sociales y econémicas
consigan maximizar las expectativas a largo plazo de los menos favorecidos bajo
condiciones de una equitativa igualdad de oportunidades.

Aunque un social mimimum que cubra las necesidades basicas de todos los ciudadanos es

«también un elemento esencial y debe ser garantizado constitucionalmente, lo que he
denominado ‘el principio de la diferencia’ es mas exigente y no lo es» [18].

PAGINA 6 / 10



D E E

Acerca del principio de la diferencia, como hemos visto, Rawls considera que su control
debe dejarse en manos de la actividad legislativa. Ahora bien, es preciso aclarar que contra
lo que algunas veces se sostiene, esta posicion de Rawls (esbozada en Political Liberalism),
no significa que el autor haya abandonado su ideal igualitario, y él se encarga de
desmentirlo sosteniendo que mantiene la misma concepcién igualitaria y afiade: «Hago este
comentario dado que algunos han pensado que mi reconstruccion de las ideas del
liberalismo politico conlleva el abandono de la concepcion igualitaria de la obra Theory of
Justice. No soy consciente de ninguna revision que implique tal cambio y considero que
dicha conjetura carece de fundamento» [19].

Maés aun, en sus ultimas publicaciones hay lo que podriamos denominar una profundizacion
de su igualitarismo y de su critica al capitalismo. En Justice as Fairness, Rawlsdistingue
cinco modelos de sociedad: el capitalismo laissez-faire, el socialismo estatal (la economia
planificada), el Estado del bienestar, la democracia de propietarios (property-owning
democracy) [20] y el socialismo democratico. Sélo la democracia de propietarios y el
socialismo democratico son compatibles, segun Rawls, con la justicia como equidad. Es
mas, en el prefacio a la edicion francesa de A Theory of Justice (incluido aqui en la seqgudna
edicion) explica claramente como la idea que vindica de la democracia de propietarios se
distingue de la idea del Estado del bienestar. Aunque ambos modelos permiten la propiedad
privada de los medios de produccion, la democracia de propietarios tiende a dispersar la
propiedad de la riqueza y del capital y de este modo evita que una pequena parte de la
sociedad controle la economia y, al final, la vida politica también. La democracia de
propietarios lo evita no por redistribuir el ingreso a los que menos tienen al final de cada
periodo, por asi decirlo, sino por garantizarlo al comienzo.

Asi, «la idea no consiste simplemente en asistir a aquellos que son victimas de accidentes o
mala suerte (aunque ello también debe hacerse), sino de poner a todos los ciudadanos en
condiciones de gestionar sus propios asuntos y tomar parte en la cooperacion social en una
tesitura de mutuo respeto bajo las condiciones iguales apropiadas» [21]. O también, en el
prefacio de la segunda edicion: «Para apreciar completamente la fuerza del principio de la
diferencia éste debe ser considerado en el contexto de una democracia de propietarios (o
en un régimen de socialismo liberal) y no en el de un Estado del bienestar: es un principio
de reciprocidad, o de mutualidad, para una sociedad vista como un sistema equitativo de
cooperacion entre ciudadanos libres e iguales desde una generacion a la siguiente» [22].

En las ultimas publicaciones de Rawls, encontramos una
profundizacion en su igualitarismo y en su critica al capitalismo

En breve, Rawls piensa que el capitalismo como lo conocemos es incapaz de dar cuenta del
valor equitativo de las libertades y de la reciprocidad, y no puede mantener la estabilidad
que una sociedad bien ordenada precisa. Se requiere una redistribucion masiva de la
riqueza que el capitalismo no puede proporcionar [23]. En realidad, hay razones para
pensar que, al final, su property-owning democracy y el socialismo democrético son dos

PAGINA 7 / 10



D E E

modelos llamados a converger [24].

REFERENCIAS

1 — Diaz, E. (1966-1979) Estado de Derecho y sociedad democratica, 72
ed. 1979. Madrid: Editorial Cuadernos para el Dialogo.

2 — Rawls, J. (1971/1999) A Theory of Justice, 2a ed. de 1999.
Cambridge, Mass.: Harvard University Press.

3 — Rawls, J. (1993) Political Liberalism. New York: Columbia University
Press.

4 — Rawls, J. (1999) The Law of Peoples with ‘The Idea of a Public Reason
Revisited’. Cambridge, Mass.: Harvard University Press.

5 — Aunque lo mismo que digo aqui ya fue argumentado por William A.
Edmundson:

* Edmundson, W. A. (2017). John Rawls: Reticent Socialist.
Cambridge: Cambridge University Press, 2-3.

6 — Rawls, J. (2001) Justice as Fairness. A Restatement. E. Kelly ed.
Cambridge, Mass: Harvard University Press.

7 — Rawls, J. (2009) A Brief Inquiry into the Meaning of Sin and Faith,
with ‘On my Religion’. Ed by T. Nagel. Cambridge, Mass.: Harvard
University Press.

8 — Ibidem, 262-263.

9 — Hay que anadir a este apunte biografico el hecho de que cuando
Rawls era niflo y adolescente dos de sus hermanos murieron por
enfermedades que él les habia contagiado. No cuesta mucho
imaginar cémo esto influyd en la idea rawlsiana de la loteria natural.
Véase:

* Pogge, T. (2007) John Rawls. His Life and Theory of Justice,
translated by Michelle Kosch. Oxford: Oxford University Press, 5-6.
10 — Rawls, J. (2009) A Brief Inquiry into the Meaning of Sin and Faith,
with ‘On my Religion’. Ed by T. Nagel. Cambridge, Mass.: Harvard
University Press, 170-174, 229-230.
11 — «Quid tantum de naturae possibilitate praesumitur? Vulnerata,
sauciata, vexata, perdita est», Augustinus Hipponensis (413-417)
De natura et gratia. S. Aurelii Augustini Opera Omnia: Patrologiae
Latinae [Disponible en lineal].
12 — Véase, por ejemplo:

* Rawls, J. (2009) A Brief Inquiry into the Meaning of Sin and Faith,
with ‘On my Religion’. Ed. by T. Nagel. Cambridge, Mass.: Harvard
University Press, 241.

13 — Véase:

* Rawls, J. (1999) A Theory of Justice, 2a ed. Cambridge, Mass.: Harvard University Press, sec.
48.

* Rawls, J. (2001) Justice as Fairness. A Restatement. E. Kelly ed. Cambridge, Mass: Harvard
University Press, 72-73.

PAGINA 8 / 10


http://www.augustinus.it/latino/natura_grazia/index.htm

D E E

14 —

15 —

16 —

17 —
18 —

19 —

20 —

21 —

22 —

Sandel, M. (2020) The Tyranny of Merit: What’s Become of the
Common Good? New York: Farrar, Straus and Giroux.
Véase, por ejemplo:

* Nelson, E. (2019) The Theology of Liberalism: Political Philosophy
and the Justice of God. Cambridge, Mass: Harvard University Press.
Véase también:

* Rawls, J. (1971/1999) A Theory of Justice, 2a ed. de 1999.
Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 60-61, 53.

* Ibidem, 302, 266.

Ibidem, 199, 175.
Rawls, J. (1993) Political Liberalism. New York: Columbia University
Press, 228-229.

Sobre el social minimum véase también:

* Rawls, J. (1971/1999) A Theory of Justice, 2a ed. de 1999.
Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 276-277, 285-286,
316-318, 244-245, 252-252, 278-280.

Rawls, J. (1993) Political Liberalism. New York: Columbia University
Press, 7 nota 6.

El término, como Rawls nos advierte, procede del economista J.E.
Meade.

Rawls, J. (2001) Justice as Fairness. A Restatement. E. Kelly ed.
Cambridge, Mass: Harvard University Press, 139.

Es posible que si Rawls hubiera tomado en cuenta un conocido estudio
sobre los tres modelos de Estado del bienestar -liberal, conservador
corporativista, y socialdemdcrata- (Esping-Andersen, G. (1990) The
Three Models of Welfare Capitalism. Cambridge: Polity Press) habria
podido arguir que su modelo de Estado del bienestar sélo se
corresponde con el liberal y que, en cambio, el modelo socialdemdcrata
es cercano a la democracia de propietarios, una peculiar fusion
(sostiene su taxonomista, Esping-Andersen 1990: 28) de liberalismo y
socialismo. Véase para esta idea:

* O’Neill, M. (2012) Free (and Fair) Markets without Capitalism: Political
Values, Principles of Justice, and Property-Owning Democracy, A O'Neill,

M., Williamson, T. (eds.) Property-Owning Democracy. Rawls and
Beyond. Oxford: Willey-Blackwell, 91.

* Schemmel, C., (2015) How (not) to Criticise the Welfare State. Journal
of Applied Philosophy.

Para mas informacién sobre la democracia de propietarios véase:

* Freeman, S. (2013) Property-Owning Democracy and the Difference
Principle. Analyse und Kritik, 35: 9-36.

* Queralt, ). (2013) The Place of the Market in a Rawlsian Economy.
Analyse& Kritik, 35: 121-140.

PAGINA 9 / 10



D E E

S

23 — Acerca de la politica impositiva, Rawls es partidario de importantes
impuestos sobre la herencia y las donaciones, pero parece preferir
los impuestos indirectos que gravan el gasto, sobre los impuestos
directos y proporcionales que gravan el ingreso. Véase:

* Rawls, J. (2001) Justice as Fairness. A Restatement. Kelly, E. ed.
Cambridge, Mass: Harvard University Press, 161.
24 — Véase:

* Edmundson, W. A. (2017) John Rawls: Reticent Socialist.
Cambridge: Cambridge University Press.

* O'Neill, M. (2012) Free (and Fair) Markets without Capitalism:
Political Values, Principles of Justice, and Property-Owning
Democracy, A O’Neill, M., Williamson, T. (eds.) Property-Owning
Democracy. Rawls and Beyond. Oxford: Willey-Blackwell.

Josep Joan Moreso

Josep Joan Moreso es Catedratico de Filosofia del Derecho en la Universidad Pompeu
Fabra de Barcelona (UPF). Desde 2005 hasta 2013, fue rector de la misma
universidad. Durante su trayectoria académica, ha trabajado alrededor de la Teoria
del Derecho, con especial atencién a la estructura y el dinamismo de los sistemas
juridicos. Sus investigaciones mas recientes se basan en el andlisis de los
fundamentos filoséficos de la Constitucion espafiola. Entre otras muchas
publicaciones, es autor del libro Constitucién: modelo para armar (2009). En octubre
de 2010 fue investido doctor honoris causa por la Universidad de Valparaiso (Chile).
Desde 2013, preside la Agencia para la Calidad del Sistema Universitario en Catalufia
(AQU Catalunya).

PAGINA 10/ 10



