
PÀGINA 1  /  10

LA  POSICIÓ  ORIGINAL  I  ELS  PRINCIPIS  DE  JUSTÍCIA

Rawls i el socialisme democràtic
Josep Joan Moreso

Manuscrit provinent de l'arxiu John Rawls Papers (Harvard University Archives). Muntatge
gràfic: Maria Oliva Campabadal (CETC).

L’Estat democràtic de dret

La primera frase del primer paràgraf del primer article de la Constitució espanyola diu que
“Espanya es constitueix en un Estat social i democràtic de dret…”. Aquesta declaració no és
aliena a la gran influència que va tenir a les acaballes del franquisme un llibre d’Elías Díaz
[1] ), on argumentava implícitament —sense anomenar mai Espanya; si ho hagués fet no
hauria passat la censura— que Espanya no era un Estat de dret. Però aquest llibre també
contenia una defensa de l’ideal de l’Estat democràtic de dret entès com una superació de
l’Estat social. Elías Díaz ho deia així:

«L’Estat democràtic de dret apareix en aquesta perspectiva com a
superació real de l’Estat social de dret. Tanmateix, això no vol dir
que l’un condueixi necessàriament a l’altre; al contrari, en general
sembla més aviat un obstacle a aquesta superació. Del
neocapitalisme no es passa ‘naturalment’ al socialisme; de l’Estat
social de dret no es passa ‘naturalment’ a l’Estat democràtic de
dret. La ‘socialització’ superficial i aparent que produeix el

https://revistaidees.cat/__wp__/seccio/posicio-original-i-principis-de-justicia/
https://revistaidees.cat/__wp__/autors/josep-joan-moreso/
https://hollisarchives.lib.harvard.edu/repositories/4/resources/4319


PÀGINA 2  /  10

neocapitalisme no coincideix amb el socialisme; com tampoc la
‘democratització’ que produeix per si mateix la tècnica no és la
democràcia; d’un nivell a l’altre (és important insistir-hi) hi ha un
salt qualitatiu i real de primer ordre [nota omesa]».

Díaz, E. (1966-1979) Estado de Derecho y sociedad democrática, 7ª
ed. 1979. Madrid: Editorial Cuadernos para el Diálogo.

En aquesta breu contribució a la celebració del centenari del naixement de John Rawls i al
cinquantenari de la seva obra mestra A Theory of Justice [2], intentaré mostrar que el gran
filòsof de Harvard, ja tot un clàssic, defensa una idea molt similar.

Al meu entendre, després de l’obra A Theory of Justice, les dues grans contribucions
addicionals de Rawls van ser el seu intent d’argumentar que per tal de garantir l’estabilitat
dels sistemes polítics s’ha de considerar el fet del pluralisme [3] i, per tant, retirar els
aspectes més comprehensius de la justícia com a equitat per permetre un overlapping
consensus entre doctrines raonables, i el seu intent de construir una utopia raonable per a
la justícia global [4]. Tanmateix, hi ha un tercer canvi al qual s’ha parat menor atenció [5]:
la insistència de Rawls en que l’Estat del benestar no pot adequar-se als dos principis de la
justícia com a equitat [6]. És un canvi rellevant perquè molts autors han afirmat que la
doctrina de Rawls és, precisament, la justificació de l’Estat del benestar capitalista. És més,
algunes vegades se’l considera (per exemple, Leiter) un apologeta de la ideologia burgesa i
del model capitalista:

«Mentre [Rawls] va adoptar intuïcions que tenen conseqüències per
a l’economia política i social de les societats capitalistes, la seva
teoria mai no va ser presentada ni compresa com una amenaça a
les relacions capitalistes de producció, un fet segurament central
per a qualsevol explicació de com va poder ser tan influent en les
democràcies capitalistes, almenys a les universitats».

Leiter, B. (2015) Why Marxism Still Does Not Need Normative
Theory. Analyse & Kritik 37 (1-2), 23-50.

Rawls insisteix que l’Estat del benestar no pot adequar-se als dos
principis de la justícia com a equitat



PÀGINA 3  /  10

És precisament aquest punt de vista, àmpliament acceptat, el que vull discutir i, de la mà
del mateix Rawls, mostrar que no reprodueix fidelment les conseqüències de la justícia com
a equitat per al model econòmic d’una societat ben ordenada.

Adversus Pelagianos

Començaré, una mica ortogonalment pels escrits sobre la religió de Rawls publicats fa poc
—i demano disculpes, tot i que crec que seré capaç de mostrar la rellevància d’aquest
inici—.

El 2009, Thomas Nagel va editar la tesi de grau que el jove John Rawls va presentar el 1942
a la Universitat de Princeton, i hi va afegir ‘On My Religion’, un text inèdit de Rawls, de
1997, escrit poc abans de morir [7]. En aquest text, Rawls explica com va ser molt proper a
la religió durant la seva estada a Princeton, i que fins i tot va pensar ingressar en un
seminari per convertir-se en pastor episcopalià. Llavors va ser cridat a files i va lluitar a les
Filipines amb l’exèrcit nord-americà a la Segona Guerra Mundial. Ens diu que cap a 1945
va abandonar les seves creences religioses com a conseqüència de tres fets que el van
afectar profundament [8]: el sermó d’un pastor anglicà que els deia que Déu acompanyava
les bales dels americans i aturava les dels japonesos; la mort d’un dels seus millors amics,
que s’havia presentat voluntari amb ell per a una missió doble, l’un havia de participar en
una acció de vigilància dels japonesos, l’altre havia de donar sang per a un ferit, l’atzar va
fer que la sang compatible fos la de Rawls, i el seu amic va morir a la missió [9] i, el més
important, la descoberta de les monstruositats de l’holocaust dels jueus a mans dels nazis,
que fins aleshores ignorava totalment.

Doncs bé, a la seva tesi [10] Rawls criticava fortament la posició de Pelagi segons la qual
podem assolir la salvació només pel mèrit. Pelagi era aquell monjo procedent de la Britania
romana, que a començaments del segle V de la nostra era va ser durament criticat per
Agustí d’Hipona, que finalment va aconseguir que les seves idees fossin declarades
herètiques per l’Església Catòlica. Pelagi tenia una concepció més aviat optimista de la
racionalitat i de l’acció humanes, i d’acord amb això pensava que els humans som
plenament responsables de les nostres accions i, en el seu llenguatge religiós, que podem
obtenir la salvació per nosaltres mateixos. Agustí d’Hipona era més pessimista: pensava
que hi ha una arrogància excessiva en aquest posicionament, i que de fet la naturalesa
humana està ‘vulnerada, ferida, esquinçada, arruïnada…’ [11].

I Rawls en la seva obra de joventut estava amb Agustí [12] “No hi ha mèrit davant de
[Déu….] La comunitat autèntica no explica els mèrits dels seus membres. El mèrit és un
concepte amb arrels en el pecat…”. Però en altres passatges Rawls prefigura el que serà un
aspecte fonamental de la seva teoria de la justícia, per exemple:

«La persona humana, quan se n’adona que la revelació del Verb és
una condemna del jo, abandona tots els pensaments del seu propi
mèrit […] Com més examina la seva vida, més es veu a si mateixa



PÀGINA 4  /  10

amb completa honradesa, més clarament percep que el que té és
un do. Suposem que sigui un home íntegre als ulls de la societat,
llavors es dirà a si mateix: ‘Ets un home educat, sí, però qui va
pagar per la teva educació; ets un home bo i íntegre, sí, però qui et
va ensenyar les bones maneres i et va concedir la bona fortuna de
no tenir necessitat de robar; ets un home de disposició amable i no
com els qui tenen un cor endurit, sí, però qui et va educar en una
bona família, qui et va cuidar i et va donar afecte quan eres jove de
manera que creixessis apreciant la generositat —no has d’admetre
que la tens, sinó que l’has rebuda? Llavors seràs agraït i acabarà la
teva arrogància—».

Rawls, J. (2009) A Brief Inquiry into the Meaning of Sin and Faith,
with ‘On my Religion’. Ed by T. Nagel. Cambridge, Mass.: Harvard
University Press, 240.

Com bé diuen Joshua Cohen i Thomas Nagel en la introducció al seu llibre de Rawls:

«Això ens porta a una continuïtat especialment sorprenent entre
aquesta tesi i els últims punts de vista de Rawls: el rebuig del
mèrit. Un dels famosos i controvertits postulats de A Theory of
Justice és que un ordre social just no ha de buscar distribuir els
beneficis d’acord amb el mèrit. Rawls no està interessat en rebutjar
completament la idea del valor moral del mèrit, però rebutja la seva
adequació com a fonament per determinar com es reparteixen els
béns, o qualsevol altre dels títols de les persones en una societat
ben ordenada».

Cohen, J., Nagel, T. (2009) ‘Introduction’ a Rawls, J. (2009) A Brief
Inquiry into the Meaning of Sin and Faith, with ‘On my Religion’.
Ed by T. Nagel. Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 18.

Rawls considera que el mèrit no ha de ser la mesura de la justícia, de la distribució dels
béns, perquè els nostres talents i capacitats són fruit de la loteria natural, i per això han de
ser entesos com a ‘common assets’ [13]. En la teoria madura de Rawls ja no és la gràcia
divina la que ve a remeiar aquesta naturalesa humana més adolorida, sinó precisament el
fet de compartir un projecte en comú sota els principis de la justícia. És en aquest context



PÀGINA 5  /  10

que podem desenvolupar la nostra racionalitat i la nostra autonomia. Per consegüent, la
justícia com a equitat ha de proporcionar a tots l’accés als béns primaris, especialment al
bé primari de l’autorespecte.

Rawls considera que el mèrit no ha de ser la mesura de la justícia
ni de la distribució dels béns, perquè els nostres talents i capacitats
són fruit de la loteria natural, i per això han de ser entesos com a
‘common assets’

Recentment, també Michael Sandel [14] ha criticat amb força una concepció de la societat
fundada en el mèrit i ha subratllat els orígens pelagians d’aquesta concepció de la
naturalesa humana. Tanmateix, hi ha qui considera que la doctrina del liberalisme polític
s’avé més amb la concepció de Pelagi [15] i són, per tant, més liberistes, i pensen que
Rawls, conscientment, traeix aquest llegat. Em temo que les meves simpaties estan amb
Rawls i amb Agustí d’Hipona. Però una anàlisi detallada de tot això haurà d’esperar una
altra ocasió, tot i que aquest detour em serveix com a rerefons de la meva explicació de la
crítica de Rawls al capitalisme.

La crítica de Rawls al capitalisme

Com és sabut, d’acord amb la teoria rawlsiana l’adequació a la justícia d’un determinat
ordre social depèn del grau de compliment de dos principis triats per éssers humans
racionals en unes circumstàncies especials i hipotètiques, que comporten l’absència
d’informació sobre les característiques particulars de la societat per a la qual trien els
principis i del lloc que els esmentats éssers humans hi han d’ocupar —el vel de la
ignorància—, circumstàncies conegudes en la teoria com la posició original. L’última
formulació dels dos principis és la següent:

«(Primer principi): Cada persona té un dret igual i irrevocable a un
esquema d’iguals llibertats bàsiques plenament adequat, que sigui
compatible amb un esquema equivalent de llibertats per a tothom.

(Segon principi): Les desigualtats econòmiques i socials han de
satisfer dues condicions: primer, que estiguin adscrites a càrrecs i
posicions accessibles a tothom en condicions d’igualtat equitativa i
d’oportunitats; i segon, que reverteixin en el benefici del major
nombre de membres més desfavorits de la societat (principi de la
diferència)».



PÀGINA 6  /  10

Rawls, J. (2001) Justice as Fairness. A Restatement. E. Kelly ed.
Cambridge, Mass: Harvard University Press, 42-43 [16].

La seqüència del disseny institucional d’una societat justa és la següent: la primera etapa
consisteix en la posició original en la qual es trien els dos principis de justícia, que
constitueixen un estàndard independent amb el qual jutjar l’adequació de la resta d’etapes.
La segona etapa estipula les normes constitucionals que asseguren el principi d’igual
llibertat per a tothom. La tercera etapa té per objectiu l’establiment de les regles
legislatives d’acord amb els principis de justícia —respectant els drets garantits en la
segona etapa, les decisions s’han d’adequar al segon principi—. La quarta etapa és la de
l’aplicació de les regles generals als casos individuals per part dels òrgans d’aplicació.
Cadascuna d’aquestes etapes pressuposa un aixecament progressiu del vel de la ignorància
que, d’una banda, permet articular les normes adequades per a cada societat en concret i,
de l’altra, permet fer-ho de forma justa, ja que en totes les etapes s’han de respectar els
principis de justícia.

D’acord amb la teoria rawlsiana, l’adequació a la justícia d’un
determinat ordre social depèn del grau de compliment de dos
principis triats per éssers humans racionals sense saber les
característiques particulars de la societat per a la qual els trien ni
el lloc que els aquests éssers humans hi han d’ocupar

D’aquesta manera, la prioritat del primer principi de justícia sobre el segon es reflecteix en
la prioritat de l’etapa constitucional sobre l’etapa legislativa [17]. Segons Rawls, en l’etapa
constitucional es garanteix el primer principi, es garanteixen les llibertats fonamentals de
la persona, es protegeixen la llibertat de consciència i de pensament, i s’assegura que el
procés polític sigui un procediment just. El segon principi actua en l’etapa legislativa per
tal que les polítiques socials i econòmiques aconsegueixin maximitzar les expectatives a
llarg termini dels menys afavorits en condicions d’igualtat equitativa d’oportunitats.

Encara que un social minimum que cobreixi les necessitats bàsiques de tots els ciutadans és
«també un element essencial i ha de ser garantit constitucionalment, el que he denominat
‘el principi de la diferència’ és més exigent i no ho és» [18].

Ara bé, cal aclarir que contràriament al que algunes vegades se sosté, aquesta posició de
Rawls (esbossada a Political Liberalism) no significa que l’autor hagi abandonat en aquesta
obra el seu ideal igualitari, i ell mateix s’encarrega de desmentir-lo argumentant que manté
la mateixa concepció igualitària i afegeix: «Faig aquest comentari ja que alguns han pensat
que la meva reconstrucció de les idees del liberalisme polític comporta l’abandonament de
la concepció igualitària de l’obra A Theory of Justice. No soc conscient de cap revisió que
impliqui aquest canvi i considero que l’esmentada conjectura no té fonament» [19].



PÀGINA 7  /  10

Més encara, a les seves últimes publicacions hi ha el que podríem anomenar un
aprofundiment del seu igualitarisme i de la seva crítica al capitalisme. A Justice as Fairness,
Rawls distingeix cinc models de societat: el capitalisme laissez-faire, el socialisme estatal
(l’economia planificada), l’Estat del benestar, la democràcia de propietaris (property-
owning democracy) [20] i el socialisme democràtic. Segons Rawls, només la democràcia de
propietaris i el socialisme democràtic són compatibles amb la justícia com a equitat. És
més, en el prefaci a l’edició francesa del llibre A Theory of Justice (inclòs aquí en la segona
edició) explica clarament com la idea que vindica de la democràcia de propietaris es
distingeix de la idea de l’Estat del benestar. Encara que ambdós models permeten la
propietat privada dels mitjans de producció, la democràcia de propietaris tendeix a
dispersar la propietat de la riquesa i del capital i d’aquesta manera evita que una petita
part de la societat controli l’economia i, finalment, també la vida política. La democràcia de
propietaris ho evita no pel fet de redistribuir, per dir-ho així, l’ingrés als que menys tenen al
final de cada període, sinó pel fet de garantir-ho al començament.

Així, «la idea no consisteix simplement a ajudar els que són víctimes d’accidents o mala sort
(encara que això també s’ha de fer), sinó a posar tots els ciutadans en condicions de
gestionar els seus propis assumptes i prendre part en la cooperació social en una tessitura
de respecte mutu en les mateixes condicions apropiades» [21]. O també, en el prefaci de la
segona edició: «Per apreciar plenament la força del principi de la diferència, se l’ha de
considerar en el context d’una democràcia de propietaris (o en un règim de socialisme
liberal) i no en el d’un Estat del benestar: és un principi de reciprocitat, o de mutualitat, per
a una societat entesa com un sistema equitatiu de cooperació entre ciutadans lliures i
iguals des d’una generació a la següent» [22].

A les últimes publicacions de Rawls, hi trobem un aprofundiment
del seu igualitarisme i de la seva crítica al capitalisme

Resumint, Rawls considera que el capitalisme tal com el coneixem és incapaç de reflectir el
valor equitatiu de les llibertats i de la reciprocitat, i no pot mantenir l’estabilitat que una
societat ben ordenada necessita. Per aconseguir-ho es requereix una redistribució massiva
de la riquesa que el capitalisme no pot proporcionar [23]. De fet, hi ha raons per pensar
que, en darrer terme, el seu property-owning democracy i el socialisme democràtic són dos
models cridats a convergir [24].

REFERÈNCIES

1 — Díaz, E. (1966-1979) Estado de Derecho y sociedad democrática, 7ª
ed. 1979. Madrid: Editorial Cuadernos para el Diálogo.



PÀGINA 8  /  10

2 — Rawls, J. (1971/1999) A Theory of Justice, 2a ed. de 1999.
Cambridge, Mass.: Harvard University Press.
 
Hi ha una excel·lent traducció al català a:
 
• Rawls, J. (2010) Una teoria de la justícia, trad. de Joan Vergés i
Oriol Farrés. Girona: Accent.

3 — Rawls, J. (1993) Political Liberalism. New York: Columbia University
Press.

4 — Rawls, J. (1999) The Law of Peoples with ‘The Idea of a Public Reason
Revisited’. Cambridge, Mass.: Harvard University Press.

5 — Tot i que el mateix que dic aquí ja va ser argumentat per William A.
Edmundson:
 
• Edmundson, W. A. (2017). John Rawls: Reticent Socialist.
Cambridge: Cambridge University Press, 2-3.

6 — Rawls, J. (2001) Justice as Fairness. A Restatement. E. Kelly ed.
Cambridge, Mass: Harvard University Press.

7 — Rawls, J. (2009) A Brief Inquiry into the Meaning of Sin and Faith,
with ‘On my Religion’. Ed by T. Nagel. Cambridge, Mass.: Harvard
University Press.

8 — Ibídem, 262-263.
9 — Cal afegir a aquest apunt biogràfic el fet que quan Rawls era nen i

adolescent dos dels seus germans van morir per malalties que ell els
havia encomanat. No costa gaire imaginar com això va influir en la
idea rawlsiana de la loteria natural. Vegeu:
 
• Pogge, T. (2007) John Rawls. His Life and Theory of Justice,
translated by Michelle Kosch. Oxford: Oxford University Press, 5-6.

10 — Rawls, J. (2009) A Brief Inquiry into the Meaning of Sin and Faith,
with ‘On my Religion’. Ed by T. Nagel. Cambridge, Mass.: Harvard
University Press, 170-174, 229-230.

11 — «Quid tantum de naturae possibilitate praesumitur? Vulnerata,
sauciata, vexata, perdita est», Augustinus Hipponensis (413-417)
De natura et gratia. S. Aurelii Augustini Opera Omnia: Patrologiae
Latinae [Disponible en línia].

12 — Vegeu, per exemple:
 
• Rawls, J. (2009) A Brief Inquiry into the Meaning of Sin and Faith,
with ‘On my Religion’. Ed. by T. Nagel. Cambridge, Mass.: Harvard
University Press, 241.

13 — Vegeu:
 
• Rawls, J. (1999) A Theory of Justice, 2a ed. Cambridge, Mass.:
Harvard University Press, sec. 48.
 
• Rawls, J. (2001) Justice as Fairness. A Restatement. E. Kelly ed.
Cambridge, Mass: Harvard University Press, 72-73.

14 — Sandel, M. (2020) The Tyranny of Merit: What’s Become of the
Common Good? New York: Farrar, Straus and Giroux.

http://www.augustinus.it/latino/natura_grazia/index.htm


PÀGINA 9  /  10

15 — Vegeu, per exemple:
 
• Nelson, E. (2019) The Theology of Liberalism: Political Philosophy
and the Justice of God. Cambridge, Mass: Harvard University Press.

16 — Vegeu també:
 
• Rawls, J. (1971/1999) A Theory of Justice, 2a ed. de 1999.
Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 60-61, 53.
 
• Ibídem, 302, 266.

17 — Ibídem, 199, 175.
18 — Rawls, J. (1993) Political Liberalism. New York: Columbia University

Press, 228-229.
 
Sobre el social minimum vegeu també:
 
• Rawls, J. (1971/1999) A Theory of Justice, 2a ed. de 1999.
Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 276-277, 285-286,
316-318, 244-245, 252-252, 278-280.

19 — Rawls, J. (1993) Political Liberalism. New York: Columbia University
Press, 7 nota 6.

20 — El terme, com Rawls ens adverteix, procedeix de l’economista J.E.
Meade.

21 — Rawls, J. (2001) Justice as Fairness. A Restatement. E. Kelly ed.
Cambridge, Mass: Harvard University Press, 139.

22 — És possible que si Rawls hagués tingut en compte un conegut
estudi d’Esping-Andersen sobre els tres models d’Estat del
benestar —liberal, conservador corporativista, i socialdemòcrata—
(Esping-Andersen, G. (1990) The Three Models of Welfare
Capitalism. Cambridge: Polity Press) hauria pogut argumentar que
el seu model d’Estat del benestar només es correspon amb el
liberal i que, en canvi, el model socialdemòcrata és proper a la
democràcia de propietaris, una particular fusió (sosté el seu
taxonomista) de liberalisme i socialisme. Vegeu per a aquesta idea:
 
• O’Neill, M. (2012) Free (and Fair) Markets without Capitalism:
Political Values, Principles of Justice, and Property-Owning
Democracy, A O’Neill, M., Williamson, T. (eds.) Property-Owning
Democracy. Rawls and Beyond. Oxford: Willey-Blackwell, 91.
 
• Schemmel, C., (2015) How (not) to Criticise the Welfare State.
Journal of Applied Philosophy.
 
Per a més informació sobre la democràcia de propietaris vegeu:
 
• Freeman, S. (2013) Property-Owning Democracy and the
Difference Principle. Analyse und Kritik, 35: 9-36.
 
• Queralt, J. (2013) The Place of the Market in a Rawlsian Economy.
Analyse& Kritik, 35: 121-140.



PÀGINA 10  /  10

23 — Pel que fa a la política impositiva, Rawls és partidari d’importants
impostos sobre l’herència i les donacions, però sembla preferir els
impostos indirectes que graven la despesa més que no pas els
impostos directes i proporcionals que graven l’ingrés. Vegeu:
 
• Rawls, J. (2001) Justice as Fairness. A Restatement. Kelly, E. ed.
Cambridge, Mass: Harvard University Press, 161.

24 — Vegeu:
 
• Edmundson, W. A. (2017) John Rawls: Reticent Socialist.
Cambridge: Cambridge University Press.
 
• O’Neill, M. (2012) Free (and Fair) Markets without Capitalism:
Political Values, Principles of Justice, and Property-Owning
Democracy, A O’Neill, M., Williamson, T. (eds.) Property-Owning
Democracy. Rawls and Beyond. Oxford: Willey-Blackwell.

Josep Joan Moreso
Josep Joan Moreso és Catedràtic de Filosofia del Dret a la Universitat Pompeu Fabra de
Barcelona (UPF). Des de l'any 2005 fins al 2013, va ser rector de la mateixa
universitat. Durant la seva trajectòria acadèmica, ha treballat al voltant de la Teoria
del Dret, amb especial atenció a l'estructura i el dinamisme dels sistemes jurídics. Les
seves investigacions més recents es basen en l'anàlisi dels fonaments filosòfics de la
Constitució espanyola. Entre moltes altres publicacions, és autor del llibre
Constitución: modelo para armar (2009). L'octubre de 2010 va ser investit doctor
honoris causa per la Universitat de Valparaíso (Xile). Des del 2013, presideix l'Agència
per a la Qualitat del Sistema Universitari de Catalunya (AQU Catalunya).


